EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership e-ISSN:2722-5658

https://stak-pesat.ac.id/e-journal/index.php/edulead
[N~ Vol. 6 No.2 (Desember 2025) hlm: 194-206

p-ISSN: 2722-B45X

Tantangan dan Peluang Gereja Dalam Pembentukan Karakter di Era

Modern

Kristin Danayun Lumbantobing’, Riris Johanna Siagian’

Sekolah Tinggi Teologi HKBP

Email: krstintobing853@gmail.com’, ririsiohannasiagian@stt-hkbp.ac.id’

Article History
Submitted:

1 November 2025
Accepted:

6 Januari 2026
Published:
Desember 2025

DOI:
https://10.47530/edulead.v6i
2.295

Copyright: @2025, Kristin
Danayun Lumbantobing,
Riris Johanna Siagian

Keywords:

Contemporary Theology;,
Character Formation
Discipleship; Church
Leadership; Digital
Globalization

Kata-kata kunci:

Teologi Kontemporer;
Pembentukan Karakter;
Pemuridan; Kepemimpinan
Gereja; Globalisasi Digital

Scan this QR Read Online

SCAN ME

License:

This work is licensed under
a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0
International License.

Abstract: This study analyzes the implementation of contemporary
theology in the formation of Christian character within the context of
the modern era, marked by rapid social change, digitalization, and
globalization. Employing a qualitative approach with a descriptive-
analytical method, this research is based on an extensive literature
review of contemporary theological writings, church documents, and
scholarly works related to Christian character formation, discipleship,
and church leadership. The study examines how contemporary theology
functions as a contextual framework that bridges enduring biblical
doctrines with present-day cultural, technological, and ethical
challenges. The findings indicate that contemporary theology plays a
crucial role in shaping Christian character by encouraging
contextualized worship practices, integrative faith education, and
holistic discipleship models that emphasize spiritual, moral, social, and
intellectual dimensions. Furthermore, effective character formation is
closely linked to discipleship approaches grounded in relational
community, mentoring, and spiritual disciplines, as well as leadership
models characterized by servant leadership, collaboration, and ethical
integrity. In response to digitalization and globalization, the church is
also called to develop strategies that integrate digital literacy, ethical
discernment, and social engagement as essential components of faith
formation. This study concludes that the formation of Christian
character in the modern era requires a balanced integration of
contemporary theological reflection, contextual discipleship, adaptive
church leadership, and responsible engagement with digital culture.
Such an integrative approach enables the church to remain faithful to
biblical foundations while responding constructively to the complexities
of modern life, ensuring that Christian faith is lived authentically as a
transformative way of life rather than merely a doctrinal system.

Abstrak: Penelitian ini menganalisis implementasi teologi
kontemporer dalam pembentukan karakter Kristen di era modern yang
ditandai oleh perubahan sosial, digitalisasi, dan globalisasi yang pesat.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
deskriptif-analitis melalui studi kepustakaan terhadap literatur teologi
kontemporer, dokumen gereja, serta kajian ilmiah yang membahas
pembentukan karakter Kristen, pemuridan, dan kepemimpinan gereja.
Kajian ini menempatkan teologi kontemporer sebagai kerangka reflektif
yang menjembatani ajaran Alkitab yang bersifat normatif dengan
tantangan budaya, teknologi, dan etika masa kini. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa teologi kontemporer berperan penting dalam
pembentukan karakter Kristen melalui praktik ibadah yang
dikontekstualisasikan, pendidikan iman yang integratif, serta model

194



https://stak-pesat.ac.id/e-journal/index.php/edulead
https://10.47530/edulead.v6i2.295
https://10.47530/edulead.v6i2.295
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:krstintobing853@gmail.com1
mailto:ririsjohannasiagian@stt-hkbp.ac.id2

EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025

pemuridan holistik yang mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan intelektual. Pembentukan
karakter yang efektif juga sangat bergantung pada model pemuridan berbasis relasi, mentoring, dan
disiplin rohani, serta kepemimpinan gereja yang meneladani kepemimpinan Kristus yang melayani,
kolaboratif, dan berintegritas. Dalam menghadapi tantangan globalisasi dan media digital, gereja
perlu mengembangkan strategi pembinaan yang mengintegrasikan literasi digital, ketajaman etis, dan
pelayanan sosial sebagai bagian dari proses formasi iman. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
pembentukan karakter Kristen di era modern menuntut integrasi yang seimbang antara refleksi
teologi kontemporer, pemuridan yang kontekstual, kepemimpinan gereja yang relevan, serta
keterlibatan kritis terhadap budaya digital. Pendekatan ini memungkinkan gereja tetap berakar pada
iman Alkitabiah sekaligus relevan dan transformatif dalam kehidupan umat di tengah dinamika

zaman.

PENDAHULUAN

Di tengah perubahan sosial, budaya,
dan teknologi yang berlangsung sangat cepat
di era modern ini, gereja dihadapkan pada
kebutuhan untuk
pendekatannya agar relevan dengan konteks
zaman. Teologi kontemporer muncul sebagai
respons terhadap dinamika tersebut sebuah
usaha untuk merespons kondisi kekinian
tanpa melepaskan inti dogma Kristiani yang
telah diwariskan (Gea et al., 2023). Teologi
ini tidak hanya mengkaji doktrin klasik,

menyesuaikan

tetapi  juga refleksi terhadap isu-isu
kontemporer seperti digitalisasi, pluralitas
budaya, krisis moral, dan nilai-nilai yang
dipertanyakan kembali dalam masyarakat
modern. Keberadaannya menjadi jembatan
antara iman Kristen yang bersifat abadi dan
tantangan zaman yang terus berubah. Gereja
sebagai institusi iman tidak bisa berdiri statis,
melainkan harus bersikap sensitif terhadap
perkembangan zaman agar pengajaran iman
dan karakter tetap relevan dan berpengaruh.
Tanpa pendekatan yang kontekstual, ada
risiko bahwa karakter Kristen yang diajarkan
hanya menjadi teori tanpa aplikatif dalam
kehidupan sehari-hari (Samongilailai, 2024).

Pembentukan  karakter = Kristen
merupakan aspek krusial, terutama bagi
generasi muda yang merupakan masa depan
gereja. Karakter yang dibentuk berdasarkan
ajaran Kristus diharapkan mencerminkan

kasih, kejujuran, integritas, kerendahan hati,
dan nilai moral yang ditegakkan dalam
Kerajaan Allah.

Namun, generasi muda saat ini hidup
di tengah arus informasi yang sangat deras
dan seringkali pesan-moral dari media sosial,
budaya populer, bahkan gaya hidup
konsumerisme bertentangan dengan ajaran
Kristen (Wijaya & Yahyo, 2025). Tekanan
sosial dari teman sebaya, kebutuhan untuk
diterima, serta godaan untuk menyesuaikan
diri dengan norma sekuler menjadi faktor
yang mempengaruhi pembentukan karakter.
Maka dari itu, gereja perlu merancang
strategi pembinaan yang bukan hanya
teoritis, tetapi bisa menjangkau kehidupan
nyata remaja baik dalam pergaulan sosial,
pendidikan, kehidupan digital, maupun
tantangan etika yang muncul. Penelitian oleh
Samongilailai, (2024) menunjukkan bahwa
ajaran teologi bukan hanya pondasi spiritual,
tetapi juga modal etis yang memungkinkan
remaja untuk bertahan dalam keputusan
moral di masa modern.

Era digital dan globalisasi membawa
perubahan besar dalam cara hidup umat
Kristen: cara mereka berinteraksi, belajar,
menjalani pekerjaan, serta cara menerima
dan menyebarkan informasi. Media sosial
dan internet menjadi kekuatan yang sangat
mempengaruhi pola pikir, nilai, dan prioritas
hidup. Tidak jarang informasi yang
bertentangan dengan ajaran Kristen mudah

195



masuk tanpa filter kritis, sehingga gereja
dihadapkan pada tantangan bagaimana
melakukan pendidikan iman dan karakter
yang mampu menginspeksi sumber-nilai
tersebut (Ama et al., 2025).

Gereja harus mampu menjadi agen
pembeda yang membantu umat membangun
diskriminasi moral dan intelektual: memilih
mana yang sesuai dengan Kristus, mana yang
tidak. Tanpa demikian, karakter iman bisa
berubah menjadi permisif terhadap norma
yang merusak atau kehilangan
autentisitasnya. Pendidikan karakter harus
memperhitungkan aspek teknologi dan
budaya digital sebagai arena pembentukan
karakter, bukan hanya sebagai ancaman
(Telaumbanua, 2018). Refleksi teologi
kontemporer harus memasukkan analisis
terhadap media, pergaulan digital, dan
dampak  kehidupan modern  terhadap
keseharian iman umat.

Pendidikan karakter di gereja harus
bersifat holistik: bukan hanya aspek spiritual,
melainkan juga moral, sosial, dan intelektual.
Hal ini berarti gereja tidak hanya
memberikan pengajaran doktrin, ibadah,
khotbah, tetapi juga membina kehidupan
praktis yang menggambarkan nilai-Kristus:
keadilan, kasih, kebenaran, kerja keras,
pelayanan, dan tanggung jawab sosial. Aspek
sosial termasuk bagaimana umat memandang
sesama, lingkungan, dan masyarakat; aspek
intelektual melibatkan kemampuan berpikir
kritis, memahami Alkitab kontekstual, dan
menghadapi argumentasi zaman. Holistik
juga mencakup partisipasi semua pihak:
pemimpin gereja, pendidik iman, orang tua,
dan komunitas gereja. Proses ini memerlukan
metode  pemuridan  yang  mendalam,
komunitas iman yang mendukung, dan
integrasi antara pengalaman iman pribadi
dengan praktek sosial. Hasil penelitian Gea et
al.,  (2023) menyediakan = gambaran
bagaimana komunitas gereja dapat membina

Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja .....

remaja dengan pendekatan spiritual dan
sosial yang saling melengkapi.

Salah satu pendekatan kunci yang
diusulkan adalah pemuridan berbasis teologi
kontemporer, yaitu pembinaan iman yang
tidak hanya mengajarkan pengetahuan iman,
tetapi  mentransformasikan  hidup agar
karakter =~ yang  dibentuk  benar-benar
merefleksikan Kristus dalam perilaku sehari-
hari. Pemuridan ini melibatkan pengalaman
spiritual, disiplin rohani, pengembangan
kebiasaan rohani, namun juga pengajaran
etika, tanggung jawab  sosial, dan
pemahaman bagaimana ajaran  Alkitab
diterapkan dalam konteks modern. Gereja
perlu mengadakan program yang
menyediakan ruang bagi dialog, refleksi, dan
aksi nyata, misalnya pelayanan sosial, media
Kristen, kelompok kecil, mentoring, serta
pelatihan kepemimpinan kristiani. Dalam
konteks Indonesia, model pendidikan agama
Kristiani kontekstual yang berbasis naratif
menunjukkan bahwa ketika pengajaran iman
dihadirkan dalam cerita riil dan pengalaman
umat, karakter lebih mudah dipahami dan
diterapkan (Manuputty et al., 2024).

Selain itu, gereja juga menghadapi
tantangan dalam kepemimpinan yang relevan
dengan zaman. Pemimpin gereja dituntut
tidak hanya sebagai pengkhotbah atau
pengajar, tetapi sebagai teladan karakter
Kristen: hidupnya mencerminkan keadilan,
integritas, kasih, visi pelayanan, dan
kemampuan adaptasi kepada  konteks
kontemporer. Pemimpin harus peka terhadap
isu-sosial seperti kemiskinan, ketidakadilan,
perubahan budaya, serta
menggunakan teknologi dan media dengan
bijak dalam membimbing jemaat.

Model kepemimpinan
diinspirasi oleh Yesus
merendahkan diri, mengutamakan kasih dan
pengorbanan  harus  dihidupkan dalam
struktur gereja masa kini. Jika pemimpin

196

mampu

yang
yang melayani,



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025

gagal hidup sebagai teladan, pembentukan
karakter jemaat akan kehilangan arah.
Karena itu, penelitian (Sitanggang &
Naibaho, 2023) memberikan
gambaran bagaimana pemikiran teologi
historis bisa menjadi acuan karakter dan etos
kerja guru Kristen kontemporer.

Refleksi teologis kontemporer juga
harus melibatkan isu-etika, sosial, politik,
budaya dan ekologis. Tidak hanya
menanggapi masalah internal gereja, tetapi
juga merespons tantangan di luar gereja.
Seperti dampak krisis lingkungan, isu
keadilan sosial, persimpangan antara agama
dan politik, serta perubahan budaya yang
berupa pluralitas dan relativisme. Gereja
harus memiliki posisi dan strategi teologis
yang jelas dalam menghadapi isu-isu tersebut

misalnya

agar pembentukan karakter Kristen tidak
menjadi lemah di hadapan tekanan budaya
maupun arus nilai sekuler. Penelitian
(Pattinama, 2017) memperlihatkan bahwa
gereja-gereja mulai mengambil tema-tema
seperti pelayanan digital dan pelestarian

lingkungan sebagai bagian dari teologi
kontemporer praktis

Penelitian ini  bertujuan  untuk
menganalisis implementasi teologi

kontemporer dalam pembentukan karakter
Kristen di gereja, mengidentifikasi model
pemuridan dan kepemimpinan gereja yang
relevan di era modern, serta mengevaluasi
strategi gereja dalam menghadapi tantangan
media digital dan globalisasi terhadap
pembentukan karakter umat. Fokus penelitian
ini mencakup penerapan prinsip-prinsip
teologi kontemporer dalam kegiatan ibadah,

pengajaran, dan  pembinaan  rohani;
pengembangan model pemuridan serta
kepemimpinan  yang  kontekstual dan

berlandaskan karakter Kristus; serta upaya
gereja dalam mengintegrasikan pendidikan
iman dan pelayanan sosial secara holistik
agar umat tetap berakar pada nilai-nilai

Kristiani di tengah dinamika sosial, budaya,
dan teknologi modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini
pendekatan  kualitatif dengan  metode
deskriptif-analitis untuk mengkaji secara
mendalam implementasi teologi kontemporer
dalam pembentukan karakter Kristen di era
modern. Pendekatan ini dipilih karena
relevan untuk memahami fenomena iman dan

menggunakan

praktik gerejawi dalam konteks sosial-
budaya yang kompleks. Data diperoleh
melalui studi kepustakaan (/ibrary research)
dengan menelaah berbagai literatur teologi
kontemporer, dokumen gereja, karya ilmiah,
serta  sumber-sumber  teologis  yang
membahas konsep karakter Kristen dan
konteks modernitas. Analisis dilakukan
secara kritis terhadap pandangan teolog-
teolog kontemporer dan doktrin gereja
mengenai pembentukan karakter iman yang
relevan dengan tantangan digital, moral, dan
sosial masa kini. Selanjutnya, penelitian ini
juga menggunakan pendekatan kontekstual
dan teologis praktis untuk menafsirkan
bagaimana gereja dapat menerapkan prinsip
teologi kontemporer dalam kehidupan nyata
umat. Analisis diarahkan pada model
pemuridan, gaya kepemimpinan rohani, serta
strategi pelayanan dan pendidikan iman yang
terintegrasi secara holistik. Hasil penelitian
diharapkan mampu memberikan pemahaman
konseptual dan aplikatif bagi gereja dalam
merumuskan program pembentukan karakter
yang kuat secara spiritual, relevan dengan
perkembangan zaman, dan
berlandaskan nilai-nilai Kristiani.

tetap

197



HASIL DAN PEMBAHASAN
Implementasi Teologi Kontemporer dalam

Pembentukan Karakter Kristen di Gereja
Teologi kontemporer muncul sebagai
upaya reflektif yang merespons pergumulan
iman terhadap perubahan budaya, ilmu
pengetahuan, dan pengalaman historis umat.
Dalam konteks gereja, teologi kontemporer
bukan sekadar diskursus intelektual ia
berfungsi sebagai lensa yang menafsirkan
teks suci dan tradisi agar relevan dengan
tantangan kehidupan modern: sekularisasi,
pluralisme nilai, teknologi, dan masalah
sosial-ekonomi. Dari sudut pembentukan

karakter  Kristen, teologi kontemporer
menuntut  agar  doktrin-doktrin  klasik
ditempatkan dalam dialog dengan

pengalaman konkret jemaat sehingga iman
menjadi berwujud (praxis) bukan hanya
dokumen teoretis (Eunike, 2024). Pembaruan
ini sejalan dengan panggilan Alkitab agar
orang percaya tidak menjadi serupa dengan
dunia, tetapi berubahlah oleh pembaharuan
budi (Roma 12:2), yang menegaskan bahwa
transformasi karakter membutuhkan
interpretasi iman yang hidup dan kontekstual.
Untuk memahami bagaimana teori ini
diimplementasikan  praktis, kajian-kajian
praktik teologi dan contextual theology
menawarkan kerangka metodologis yang
sistematis.

Implementasi teologi kontemporer di
gereja umumnya bergerak pada dua poros:
kontekstualisasi (memasukkan situasi lokal
ke dalam teologi) dan teologi praktis
(menerjemahkan refleksi teologis ke dalam
praktik pastoral). Kontekstualisasi menuntut
analisis kultur baik ritus, bahasa, maupun
masalah sosial sebagai bahan baku teologi
sehingga khotbah, liturgi, dan pembinaan
rohani berbicara bahasa hidup jemaat.
Sementara teologi praktis menekankan siklus
refleksi: pengalaman ke refleksi teologis ke
tindakan pastoral ke evaluasi.

Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja .....

Model ini  membantu  gereja
membentuk karakter yang etis, empatik, dan
responsif: bukan hanya tahu dogma, tetapi
terlatih berperilaku seperti Kristus (Yohanes
13:34-35). Literatur practical theology dan
studi
banyak contoh strategi pembelajaran liturgis
dan pastoral untuk merawat pertumbuhan
karakter ini (Febri et al., 2024).

Ibadah  merupakan

contextual theology menyediakan

arena utama
penerapan teologi  kontemporer dalam
pembentukan karakter. Praktik ibadah yang
dikontekstualisasikan misalnya penggunaan
bahasa schari-hari, musik lokal, simbol-
simbol budaya yang sehat, dan bentuk
partisipasi jemaat menciptakan pembiasaan
rohani yang membentuk moral dan identitas
kristiani. Ketika liturgi mengekspresikan
nilai kasih, keadilan, dan pengampunan
secara jelas, jemaat tidak hanya “mendengar”
tetapi  dilatth  berperilaku etis dalam
kehidupan sehari-hari (Situmeang et al.,
2024). Model-model ibadah daring dan
blended worship yang muncul
pandemi juga menunjukkan bagaimana
gereja dapat menjaga kontinuitas
pembentukan karakter meski media berubah;
tetapi perlu evaluasi teologis agar bentuk
baru tidak mengikis substansi
Penelitian tentang ibadah dan pendidikan
iman menyarankan agar perubahan ritual
selalu diuji oleh pengajaran Alkitab dan
praktik pastoral.

Pengajaran teologis yang berorientasi
kontemporer menuntut kurikulum rohani

pasca-

iman.

yang integratif: memadukan studi Kitab Suci,
etika terapan, dan analisis kontekstual
terhadap isu-isu kontemporer (mis. etika
digital, keadilan sosial). Homili yang efektif
mengubah  informasi menjadi  formasi
karakter ketika pengkhotbah mengaitkan
ajaran Alkitab dengan dilema moral nyata
jemaat dan menawarkan langkah praktis
Kristen.

198

untuk  menghidupi  nilai-nilai



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025

Pendidikan kaum muda perlu menempatkan
dialog  kritis iman dan
kebudayaan agar generasi baru tidak melihat
iman sebagai hal
kontraproduktif. Pendekatan pedagogis yang
berpusat pada praktik (praxis) lebih mungkin
menumbuhkan karakter konsisten ketimbang
pengajaran dogmatis semata (Telaumbanua,
2018).

antara sains-

yang kuno atau

Pembinaan rohani (discipleship) yang
dipengaruhi teologi kontemporer
menekankan rutinitas spiritual yang adaptif
misalnya kelompok sel, mentoring lintas
generasi, dan layanan komunitas sebagai
wahana latihan karakter. Pendekatan pastoral
modern melihat jemaat sebagai subjek yang
aktif: pembinaan bukan hanya transfer
pengetahuan,  melainkan  pembentukan
kebiasaan rohani (spiritual disciplines) yang
konkret: doa, pengakuan, pelayanan, dan
keterlibatan social (Wijaya & Yahyo, 2025).
Dalam konteks Indonesia, studi pastoral lokal
menyoroti perlunya strategi yang peka
terhadap tekanan sosial-ekonomi agar
pembinaan tidak sekadar normatif tapi juga
membebaskan dan memberdayakan. Karakter
Kristen yang dihasilkan melalui pembinaan
semacam ini cenderung tahan uji dan relevan
secara sosial.

Meskipun bermanfaat, implementasi
teologi  kontemporer membawa risiko:
relativisme teologis apabila kontekstualisasi
meniadakan standar alkitabiah yang esensial;
kehilangan bobot doktrinal bila penyesuaian
budaya mengutamakan relevansi estetis atas
kebenaran; dan ketegangan antara generasi
tua dan muda terkait prioritas praktik gereja.
Studi tentang bahaya dan keberhasilan
kontekstualisasi ~ menegaskan
keseimbangan: kebaruan bentuk harus diuji
oleh kriteria teologis, historis, dan pastoral
agar pembentukan karakter tetap berakar
pada Kristus yang tidak berubah (Ibrani

perlunya

13:8). Oleh karena itu gereja membutuhkan

mekanisme evaluasi teologisme. dewan

pengajaran, forum refleksi agar adaptasi

budaya memperkaya, bukan merusak,
pembentukan karakter.
Keberhasilan implementasi teologi

kontemporer dalam pembentukan karakter
dapat diukur lewat indikator yang kongkrit:
meningkatnya tindakan kasih dan keadilan di
antara jemaat, keterlibatan dalam pelayanan
sosial, dan tanda-tanda kedewasaan rohani
seperti ketekunan doa, pertobatan nyata, dan
pengendalian diri. Selain itu, kualitas relasi
antar jemaat rekonsiliasi, solidaritas, dan
komitmen jangka panjang menjadi bukti
bahwa teologi yang diterapkan memang
membentuk karakter. Pengukuran kuantitatif
dan kualitatif (survei, studi kasus, dan
observasi liturgi) direkomendasikan untuk
menilai dampak; hasil-hasil empiris ini
penting agar strategi pastoral dapat
disesuaikan secara ilmiah dan bertanggung
jawab. Untuk memaksimalkan peran teologi
kontemporer dalam pembentukan karakter,
gereja disarankan membangun sinergi antara
pengajaran teologis, praktik ibadah, dan
social (Wirawan, 2021): (1)
mengintegrasikan topik-topik kontemporer
ke dalam silabus pengajaran gereja; (2)
mendesain  liturgi yang  menguatkan
kebiasaan rohani; (3) menjadikan pelayanan
sosial sebagai arena penglatihan etika
Kristen; dan (4) menyediakan pelatihan bagi
pemimpin agar memiliki kompetensi teologis
dan sensitivitas kontekstual. Di samping itu,
gereja  harus memelihara  keterbukaan
terhadap penelitian teologi praktis untuk
terus mengevaluasi dan memperbaiki praktik
pembentukan karakter. Pendekatan seperti ini
menjembatani warisan iman klasik dengan
realitas kehidupan modern sehingga iman
tidak kehilangan akar dan sekaligus relevan
secara kontekstual.

pelayanan

199



Model Pemuridan dan Kepemimpinan
Gereja yang Relevan di Era Modern

Di era modern yang ditandai oleh
percepatan teknologi, mobilitas tinggi,
pluralitas budaya, dan tekanan sosial
ekonomi, gereja dituntut untuk memiliki
model pemuridan dan kepemimpinan yang
tidak hanya menjadi warisan masa lalu, tetapi

juga responsif terhadap realitas zaman.

Model pemuridan yang relevan bukan
sekadar metode pengajaran, melainkan
sebuah  proses pembentukan karakter,

regenerasi kepemimpinan, serta pembinaan
komunitas iman yang dinamis.
Alkitab, Yesus memberikan panggilan yang
jelas bagi gereja untuk melaksanakan
pemuridan: “Pergilah, jadikanlah semua
bangsa murid-Ku...” (Matius 28:19). Lebih
jauh, Yesus menegaskan bahwa tanda
seorang murid sejati adalah kasih di antara
sesama (Yohanes 13:35). Oleh sebab itu,
kepemimpinan gereja pada hakikatnya harus
mencerminkan karakter Kristus sebagai
pelayan dan gembala yang memimpin
dengan kasih, keteladanan, dan kebenaran.
Tanpa model yang tepat, pemuridan akan

Dalam

berhenti pada level pengetahuan dan ritual
formal, sementara transformasi hidup yang
menjadi inti Injil tidak tercapai (Ndruru et al.,
2024). Maka dari itu, penelitian mengenai
model pemuridan dan kepemimpinan yang
relevan menjadi krusial dalam menghadapi
tantangan zaman ini.

Salah satu bentuk pemuridan yang
relevan di era modern adalah pemuridan
berbasis komunitas kecil atau small groups
yang bersifat relasional dan partisipatif.
Dalam konteks ini, jemaat tidak hanya
menjadi pendengar pasif di gereja, tetapi
turut aktif dalam pertumbuhan iman melalui
kebersamaan dan keterbukaan. Seperti yang
tertulis dalam Ibrani 10:24-25, umat percaya
diajak untuk saling memperhatikan dan
tidak

mendorong  dalam  kasih  serta

Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja .....

menjauhkan diri dari pertemuan-pertemuan
bersama. Model kelompok kecil memberikan

ruang bagi anggota untuk  berbagi
pengalaman hidup, memperdalam
pemahaman  Alkitab, dan memperoleh

bimbingan rohani secara lebih personal.
Selain itu, format ini dapat disesuaikan
dengan perkembangan teknologi, seperti
pertemuan daring yang mempermudah
interaksi lintas jarak (Hanvey, 2005). Di
Indonesia, pendekatan ini sangat efektif bila
disinergikan dengan nilai-nilai kekeluargaan
dan kebersamaan yang kuat dalam budaya
lokal, menjadikannya wadah pembinaan
iman yang relevan bagi berbagai generasi.
Pemuridan yang efektif tidak hanya
membentuk individu, tetapi juga
menghasilkan murid yang siap memuridkan
orang lain. Model Training for Trainers
(T4T) menjadi contoh nyata pendekatan
pemuridan yang bersifat multiplikatif. Prinsip
dasar model ini sejalan dengan amanat Yesus
dalam Matius 28:20, yaitu mengajarkan
murid untuk melakukan dan mengajarkan
kembali  segala yang telah
diperintahkan-Nya. T4T, gereja

sesuatu
Melalui
membangun budaya penggandaan rohani di
mana setiap orang percaya berperan aktif
sebagai agen transformasi. Model ini
menekankan kemandirian dan tanggung
jawab spiritual, bukan ketergantungan pada
satu pemimpin atau struktur organisasi
(Weyel et al., 2021). Dalam konteks modern,
T4T mampu menjawab kebutuhan gereja
yang ingin bertumbuh secara organik dan
cepat tanpa kehilangan kedalaman iman,
karena setiap murid dilatih untuk menjadi
pemimpin yang melayani, bukan hanya
pengikut pasif.
Kepemimpinan
model pemuridan tersebut perlu berakar pada
teladan Kristus sebagai pelayan dan gembala.

yang mendukung

Konsep servant leadership dan shepherding
leadership menggambarkan kepemimpinan

200



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025

mengutamakan  pelayanan  dan

yang
kepedulian terhadap umat. Yesus sendiri
menegaskan, “Anak Manusia datang bukan
untuk dilayani, melainkan untuk melayani
dan untuk memberikan nyawa-Nya menjadi
tebusan bagi banyak orang” (Markus 10:45).
Demikian pula Rasul Petrus mengingatkan
para pemimpin gereja untuk
menggembalakan jemaat Allah dengan
kerelaan dan bukan karena paksaan (1 Petrus
5:2).

Dalam konteks modern,
kepemimpinan seperti ini menuntut kepekaan
sosial, = kemampuan  berempati,  dan
keterampilan komunikasi lintas
Seorang pemimpin Kristen yang sejati bukan
hanya pandai berbicara atau mengatur,

melainkan hadir sebagai teladan yang hidup

generasi.

dalam kasih dan kebenaran (Gea et al.,
2023).

Selain kepemimpinan pelayan, gereja masa
kini juga membutuhkan model
kepemimpinan kolaboratif yang berbasis tim.
Dengan meningkatnya kompleksitas
gereja—baik dalam bidang
sosial, administrasi

pelayanan
teknologi, maupun
kepemimpinan tunggal tidak lagi efektif.

Pola kepemimpinan yang kolaboratif
memungkinkan  setiap ~ anggota  tim
berkontribusi karunia dan
kapasitasnya, sebagaimana dijelaskan Paulus
dalam 1 Korintus 12:12-27 tentang tubuh
Kristus yang memiliki banyak anggota tetapi

Model ini tidak hanya
efisiensi  kerja, tetapi juga
memperkuat rasa memiliki di antara jemaat
(Samongilailai,  2024).  Gereja  yang
menerapkan kepemimpinan kolaboratif akan
lebih adaptif terhadap perubahan dan mampu
mengakomodasi ide-ide kreatif dari generasi
muda, perempuan, dan profesional yang
sebelumnya kurang terlibat dalam struktur
pelayanan tradisional.

sesuai

satu  tujuan.
mendorong

Regenerasi kepemimpinan menjadi
aspek penting lain yang perlu diperhatikan
agar gereja tetap hidup dan relevan di tengah
perkembangan Banyak gereja
menghadapi tantangan dalam hal transisi
antar baik karena perbedaan
pandangan maupun kurangnya kaderisasi.
Dalam Injil Markus 3:13-15, Yesus
memberikan  teladan  bagaimana Ia
memanggil murid-murid, melatih mereka

zaman.

generasi,

secara intensif, lalu mengutus mereka untuk
melayani. Proses ini menjadi dasar bagi pola
mentoring yang efektif dalam gereja modern.
Pemimpin masa kini perlu menyiapkan
generasi penerus dengan memberikan
pelatihan yang tidak hanya bersifat teologis,
tetapi juga praktis dan kontekstual, termasuk
dalam penggunaan media digital, manajemen
gereja, dan etika pelayanan. Regenerasi yang
berhasil akan melahirkan pemimpin yang
tidak hanya kompeten, tetapi juga memiliki
karakter Kristus yang kuat (Wijaya & Yahyo,
2025).

Namun, penerapan berbagai model
pemuridan dan kepemimpinan modern tidak
lepas dari tantangan. Gereja seringkali
menghadapi resistensi dari kalangan yang
masih  berpegang pada tradisi lama,
kesenjangan antar generasi, serta pengaruh
budaya digital yang kadang menurunkan
kedalaman rohani. Misalnya, kegiatan
pemuridan  daring  dapat
jangkauan pelayanan, tetapi juga berisiko
mengurangi kualitas relasi personal (Ama et
al., 2025). Dalam Filipi 2:3-4, Paulus
mengingatkan agar setiap orang percaya
tidak hanya memikirkan kepentingan sendiri,
tetapi juga kepentingan orang lain. Prinsip ini
penting untuk memastikan bahwa
modernisasi metode tidak mengorbankan
nilai-nilai dasar kekristenan seperti kasih,
kejujuran, dan kesetiaan. Gereja harus
mampu menilai setiap inovasi berdasarkan

memperluas

201



firman Tuhan agar tetap relevan tanpa
kehilangan jati diri rohaninya.

Dengan mempertimbangkan berbagai
aspek tersebut, model pemuridan dan
kepemimpinan yang ideal bagi gereja masa
kini adalah model yang sinergis, berakar
pada Alkitab, dan berkelanjutan. Gereja perlu
mengintegrasikan  pendekatan  kelompok
kecil dengan mentoring pribadi, menerapkan
prinsip multiplikasi melalui pemuridan yang
berorientasi pengutusan, serta membangun
kepemimpinan  yang  kolaboratif dan
berkarakter pelayan. Selain itu, penting bagi
gereja untuk membangun sistem regenerasi
yang berkesinambungan dengan
memperhatikan perkembangan sosial dan
teknologi (Telaumbanua, 2018). Semua ini
harus dijalankan dalam kerangka kasih
Kristus, sebagaimana ditegaskan dalam
Yohanes 15:16, “Bukan kamu yang memilih
Aku, tetapi Aku yang memilih kamu dan
menetapkan kamu, supaya kamu pergi dan
menghasilkan ~ buah.”  Melalui  sinergi
tersebut, gereja dapat melahirkan pemimpin
dan murid Kristus yang tangguh, relevan,
serta mampu menjawab tantangan zaman
dengan hikmat dan integritas iman.

Strategi  Gereja  dalam  Menghadapi
Tantangan Media Digital dan Globalisasi
terhadap Pembentukan Karakter Umat
Dalam era globalisasi dan dominasi
kultur digital dewasa ini, gereja tidak lagi
dapat  beroperasi  seolah-olah  realitas
komunikasi dan budaya sosial tidak
mengalami perubahan signifikan. Globalisasi
telah mempercepat pertukaran nilai, gaya
hidup, serta narasi moral yang kerap kali
bertentangan  dengan  etika  Kristiani.
Sementara itu, media digital memperluas
jangkauan informasi dan mempercepat
penyebaran wacana yang tidak selalu terfilter
dengan  baik. = Dampaknya  terhadap
pembentukan karakter umat sangat nyata.

Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja .....

Norma sosial yang dilegitimasi melalui
platform digital kerap menormalisasi sikap
konsumtif, sekularisme, relativisme moral,
bahkan disinformasi yang dapat melemahkan
daya kritis jemaat (Gea et al., 2023). Oleh
karena itu, strategi gereja perlu dievaluasi
tidak hanya dari sisi kehadiran komunikatif
di ruang digital, tetapi juga dari
efektivitasnya dalam proses formasi iman.
Gereja dituntut untuk mempertahankan akar
teologis sambil membekali umat dengan
literasi digital, ketahanan moral, dan etika
sosial. Sebagaimana tertulis dalam Matius
5:13-16, umat percaya dipanggil menjadi
“garam dan terang dunia”, artinya kehadiran
gereja di ruang publik, termasuk ruang
digital, seharusnya membawa dampak etis
dan moral, bukan hanya eksistensi simbolik.
Dalam konteks pembinaan iman,
aspek pendidikan menjadi kunci utama yang
harus mendapat perhatian serius. Gereja
perlu mengintegrasikan literasi media dan
digital sebagai bagian integral dari proses
pembentukan karakter rohani. Literasi digital
bukan hanya keterampilan
teknis dalam menggunakan teknologi, tetapi

menyangkut

juga mencakup kemampuan menilai validitas
sumber informasi, memahami algoritma yang
membentuk ruang gema (echo-chamber),
serta menerapkan etika dalam berinteraksi di
dunia maya. Tanpa bekal literasi ini,
terutama generasi muda akan mudah terjebak
dalam penyebaran hoaks, krisis moral, dan
gaya hidup konsumtif yang bertentangan
dengan Kristiani seperti
kesederhanaan, kejujuran, dan tanggung
jawab sosial (Simamora, 2021). Gereja dapat
memperkaya proses pembinaan dengan
mengadakan pelatihan atau lokakarya yang
mengajarkan etika digital, privasi daring,
serta cara menggunakan media sosial untuk
menjadi  kesaksian yang  hidup.
Pendekatan seperti ini sejalan dengan prinsip

nilai-nilai

iman

pendidikan iman yang bersifat preventif dan

202



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025

formasional, yang tidak hanya menanamkan
doktrin,  tetapi  juga  menumbuhkan
kebijaksanaan dalam menggunakan teknologi
secara bertanggung jawab.

Selain dalam ranah pendidikan, aspek
liturgi dan praktik rohani juga menjadi
bagian penting dari evaluasi strategi gereja di
era digital. Transformasi digital telah
membuat banyak kegiatan ibadah berpindah
ke platform daring seperti siaran langsung
kebaktian, podcast khotbah, dan kelompok
kecil virtual. Meski memberikan kemudahan
akses, perubahan ini berpotensi melahirkan
tantangan baru berupa kedangkalan spiritual,
konsumsi rohani yang pasif, serta hilangnya
kedekatan relasional yang
dibangun melalui persekutuan fisik. Gereja
memastikan  bahwa

sebelumnya

perlu
teknologi tidak mengurangi kedalaman relasi
iman dan spiritualitas jemaat (Manuputty et
al., 2024). Format ibadah digital dapat
dirancang secara interaktif agar mendorong
partisipasi aktif umat, misalnya melalui sesi
diskusi daring atau refleksi kelompok kecil.
Namun demikian, kegiatan offline seperti
retret, doa bersama, dan pelayanan langsung

penggunaan

tetap perlu dipertahankan sebagai sarana
pembentukan karakter yang nyata. Seperti
ditegaskan dalam Yohanes 13:35, identitas
murid Kristus dibuktikan bukan melalui
konsumsi konten rohani semata, tetapi
melalui kasih yang diwujudkan dalam
tindakan sehari-hari.

Dalam lingkup organisasi, digitalisasi
turut mempengaruhi otoritas dan tata kelola
informasi gereja. Otoritas tradisional yang
dahulu bersifat hirarkis kini menjadi lebih
terbuka, karena setiap jemaat dapat
mengakses beragam sumber pengajaran
rohani dari luar gereja lokal. Kondisi ini
menimbulkan tantangan terhadap validitas
dan keabsahan pengajaran yang beredar di
dunia maya. Gereja perlu memiliki kebijakan
yang jelas

mengenai  produksi  dan

penyebaran konten digital agar pesan yang
dibagikan tetap sejalan dengan ajaran iman
yang benar. Standar editorial, pelatihan bagi
komunikator  rohani, dan mekanisme
verifikasi teologis perlu dibangun agar tidak
terjadi penyimpangan doktrinal. Selain itu,
gereja juga harus memiliki pedoman etis
untuk mengelola interaksi digital, seperti
moderasi  komentar, perlindungan data
pribadi jemaat, dan pendekatan pastoral
terhadap isu-isu sensitif yang muncul di
ruang public (Sriyanto & Sihite, 2020).
Upaya ini penting untuk menjaga kredibilitas
dan integritas kesaksian gereja di mata
masyarakat luas.

Aspek pelayanan sosial menjadi
dimensi lain yang tidak dapat diabaikan
dalam pembentukan karakter umat di tengah
arus globalisasi. Globalisasi menimbulkan
berbagai tantangan sosial seperti
ketimpangan ekonomi, migrasi tenaga kerja,
serta  krisis
respons nyata dari gereja. Pelayanan sosial
yang dilakukan gereja seharusnya tidak
bersifat seremonial atau sekadar filantropi,
tetapi menjadi arena pembelajaran etis bagi

lingkungan yang menuntut

jemaat. Dengan mengintegrasikan pelayanan
kemanusiaan, pendidikan, dan advokasi
sosial ke dalam pembinaan iman, gereja
membantu  umat memahami implikasi
teologis dari tindakan sosial ~mereka
(Wiwoho, 2020). Dalam Yakobus 2:14-17
ditegaskan bahwa iman tanpa perbuatan
adalah mati; maka pembentukan karakter
Kristen sejati harus diwujudkan dalam
empati, solidaritas, dan keadilan sosial.
Ketika pelayanan sosial dipadukan dengan
refleksi iman, maka karakter Kristen tidak
hanya terbentuk melalui kata-kata, tetapi
melalui pengalaman konkret dalam melayani
sesama.

Dalam  mengevaluasi  efektivitas
strategi pembentukan karakter umat, gereja
perlu mengembangkan indikator yang

203



terukur dan ilmiah. Evaluasi sebaiknya
mencakup data kuantitatif maupun kualitatif
agar hasilnya komprehensif. Indikator
kuantitatif =~ dapat  berupa frekuensi
keterlibatan jemaat dalam kegiatan rohani,
tingkat literasi media setelah mengikuti
pelatihan, dan jumlah partisipasi dalam
kegiatan sosial. Sementara itu, aspek
kualitatif dapat diukur melalui kesaksian
perubahan hidup, peningkatan kedewasaan
rohani, atau kemampuan jemaat
mengimplementasikan nilai-nilai iman dalam
konteks pekerjaan dan kehidupan sosial.
Pendekatan penelitian campuran (mixed
methods) seperti survei dan diskusi
kelompok  terarah memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang
sejauh  mana strategi gereja  berhasil
membentuk karakter jemaat. Evaluasi ini
perlu dilakukan secara berkala agar program
gereja tetap relevan dan mampu beradaptasi
terhadap perubahan zaman.

Di sisi lain, tantangan etis dan risiko
yang muncul dari pemanfaatan teknologi
digital juga harus mendapat perhatian serius.

Komersialisasi pelayanan rohani, pencarian

akan

popularitas digital, serta tekanan untuk selalu
aktif secara daring dapat merusak esensi
pelayanan itu sendiri. Gereja perlu berhati-
hati agar tidak terjebak dalam budaya
viralitas yang mengedepankan citra di atas
kedalaman iman. Prinsip etika digital harus
ditegakkan agar setiap bentuk komunikasi
rohani tetap didorong oleh motivasi murni
untuk memuliakan Tuhan, bukan mencari
pengakuan publik. Selain itu, kesejahteraan
rohani dan mental para pemimpin gereja juga
perlu dijaga agar tidak mengalami kelelahan
digital akibat eksposur yang berlebihan.
Prinsip Filipi 2:3—4 yang menekankan sikap
rendah hati dan memperhatikan kepentingan
orang lain, serta Galatia 5:22-23 yang
berbicara tentang buah Roh, dapat dijadikan

Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja .....

landasan etis dalam mengelola dinamika
pelayanan di era digital (Dawa, 2020).

Berdasarkan keseluruhan evaluasi
tersebut, strategi holistik gereja dalam
menghadapi tantangan media digital dan
globalisasi harus diarahkan pada
pembentukan karakter yang seimbang antara
iman, akal, dan tindakan. Gereja perlu
mengintegrasikan pendidikan literasi digital,
memperkaya ibadah dengan pendekatan
interaktif, serta memastikan pelayanan sosial
berakar pada refleksi teologis yang kuat.
Selain itu, penting bagi gereja untuk
memiliki sistem evaluasi berkelanjutan yang
menilai  dampak  program  pembinaan
terhadap kehidupan nyata jemaat. Dengan
langkah-langkah ini, gereja dapat
memanfaatkan peluang globalisasi dan
teknologi tanpa kehilangan identitas Kristiani
yang sejati. Sebagaimana ditegaskan dalam
Roma 12:2, umat percaya dipanggil untuk
“tidak menjadi serupa dengan dunia ini,
tetapi  berubahlah  oleh  pembaharuan
budimu”, agar mampu membedakan
kehendak Allah dan menghadirkan nilai-nilai
Kristus di tengah dunia digital yang terus
berubah.

KESIMPULAN
Implementasi teologi kontemporer,

model pemuridan dan kepemimpinan gereja
yang serta  strategi  gereja
menghadapi tantangan media digital dan
globalisasi merupakan tiga pilar utama dalam
pembentukan karakter Kristen di era modern.
Teologi kontemporer membantu gereja
menafsirkan iman secara kontekstual tanpa
kehilangan dasar Alkitabiah; pemuridan dan

relevan,

kepemimpinan modern memperkuat dimensi
komunitas dan regenerasi iman; sementara
strategi digital dan globalisasi menegaskan
pentingnya literasi media, tanggung jawab
sosial, dan ketahanan moral umat di tengah
perubahan  dunia.  Ketiganya  saling
berhubungan membentuk kerangka spiritual
yang utuh di mana iman bukan hanya
pengetahuan, melainkan gaya hidup yang

204



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025

diwujudkan dalam kasih, pelayanan, dan
kesetiaan kepada Kristus. Pembentukan
karakter Kristen yang sejati tidak berhenti
pada ritual gereja, melainkan berlanjut dalam
praksis sosial yang mencerminkan buah Roh
(Galatia 5:22-23) di tengah masyarakat
global yang dinamis.

Gereja diharapkan terus memperkuat
reflektif dan adaptifnya dalam
perkembangan zaman tanpa

peran
menghadapi
kehilangan akar iman. Pertama, gereja perlu
kolaborasi teolog,
praktisi untuk

memperluas antara
pendidik, dan
menciptakan strategi pembinaan iman yang

relevan dan interaktif. Kedua, pemimpin

digital

gereja harus menjadi teladan dalam
penggunaan media digital secara etis serta
mengembangkan pola kepemimpinan

pelayan (servant leadership) yang mendorong
partisipasi jemaat lintas generasi. Ketiga,
program iman perlu

diintegrasikan dengan literasi digital dan

pembinaan

pelayanan sosial agar pembentukan karakter
umat berlangsung secara holistik. Akhirnya,
gereja  hendaknya membangun budaya
evaluasi teologis dan penelitian praktis secara
berkelanjutan untuk memastikan bahwa
setiap inovasi dan strategi tetap selaras
dengan dan membawa

transformasi nyata bagi kehidupan umat dan

ajaran  Kristus

masyarakat luas.

REFERENSI

Ama, F. T., Arifianto, Y. A., & Lumingas, G.
G. (2025). Peran Pendidikan Kristen
Dalam Membangun Spiritualitas dan
Kedewasaan Anak Muda Di FEra
Disrupsi. Jurnal Pendidikan Agama
Kristen, 7(2).

Dawa, M. D. L. (2020). Menyoal Sikap
Gereja  Terhadap  Politik. SOLA
GRATIA: Jurnal Teologi Biblika Dan

Praktika, 3(2), 54-78.
https://doi.org/10.47596/solagratia.v3i2.
40

Eunike, E. (2024). Pengaruh Pendidikan
Kristen Terhadap Karakter Remaja Di
Era Digital. Jurnal Teologi Dan
Pendidikan Kristen, 3(2), 205-213.
https://doi.org/10.56854/pak.v3i2.475

Febri, H., Ndraha, A., Marampa, E., & Gani,
S. (2024). Peran Gembala Dalam
Membentuk ~ Karakter  Spiritualitas
Remaja Kristen. Jurnal Budi Pekerti
Agama Kristen Dan Katolik, 2(3), 17—
34.
https://doi.org/10.61132/jbpakk.v2i3.56
4

Gea, E., Waruwu, A. T. M., Novalina, M., &
Rohy, A. R. W. (2023). Peran Gereja
Dalam Membentuk Karakter Remaja
Kristen Di Era Kontemporer. Sabda:
Jurnal Teologi Kristen, 4(2), 33-47.

Hanvey, F. J. (2005). On the Way to Life:
Catholic Education and Modern Culture.
The Heythrop Institute for Religion,
Ethics and Public Life.

Manuputty, C. Z. D., Hendrikus Dorebia, &
Talizaro Tafonao. (2024). Mentorship
Gereja dalam Membentuk Karakter

Remaja yang Religius di FEra
Digitalisasi. Jurnal llmiah Multidisiplin,
1(1), 74-86.

https://doi.org/10.62282/juilmu.v1il.74-
86

Ndrury, Y., Laia, G. G. S., & Tapilaha, S. R.
(2024). Pembentukan Karakter Kristen:
Implikasi Teologi Terhadap Praktik
Pengajaran PAK. Tri Tunggal: Jurnal
Pendidikan Kristen Dan Katolik, 2(2),
134-147.
https://doi.org/10.61132/tritunggal . v2i2.
268

Pattinama, Y. A. (2017). Bimbingan Pastoral
Kepada Kaum Muda Sebagai Upaya
Peneguhan Iman Berdasarkan Ibrani

205



10:35. SCRIPTA: Jurnal Teologi Dan
Pelayanan Kontekstual, 2(1), 12-22.
https://doi.org/10.47154/scripta.v3il.32
Samongilailai, H. N. (2024). Peran ajaran
Teologi dalam Membangun karakter
remaja kristen di Era Kontemporer. 77i
Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen
Dan Katolik, 2(4), 355-363.
https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i4.
731
Simamora, N. N. (2021). Hakikat dan Tujuan
Sekolah Kristen. TE DEUM (Jurnal
Dan Pengembangan
Pelayanan), 4(1), 1-23.
https://doi.org/10.51828/td.v411.74
Sitanggang, A. A., & Naibaho, D. (2023).
Membangun Karakter Kristen: Peran
Profesional Guru

Teologi

Kompetensi
Pendidikan Agama Kristen. Jurnal
Pendidikan Non Formal, 1(2), 1-12.
https://doi.org/10.47134/jpn.v1i2.192
Situmeang, K. G., Simatupang, B., Hulu, H.,
& Situmeang, D. M. (2024). Pengaruh
Pemahaman Etika terhadap Karakter
Pemuda Kristen di Era Modern. Tri
Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen
Dan Katolik, 2(3), 57-60.
https://doi.org/10.61132/tritunggal . v2i2.
377
Sriyanto, B., & Sihite, T. S. H. (2020). Peran
Gereja dalam Pembinaan Kerohanian
Remaja di Gereja Pantekosta di
Indonesia  Kota  Palangka  Raya.
KHARISMATA: Jurnal Teologi
Pantekosta, 2(2), 101-112.
https://doi.org/10.47167/kharis.v2i2.32
A. (2018). Peranan Guru
Kristen Dalam

Telaumbanua,
Pendidikan Agama
Membentuk Karakter Siswa. Jurnal
Fidei, 1(2), 219-231.
https://doi.org/10.34081/fidei.v1i2.9

Weyel, B., Grab, W., Lartey, E., & Wepener,
C. (2021). International Handbook of
Practical Theology. Berlin: Deutsche

Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja .....

Nationalbibliothek.

Wijaya, S. A., & Yahyo. (2025).
Pembentukan Karakter Rohani Dalam
Etika Profesional Kristen Di Gereja
Pentakosta Di Indonesia (Gpdi) El Uzay
Pluit. ARYA SATYA: Jurnal Pendidikan
Dan Pembelajaran Vol. 4, No. 2,
Agustus 2025 Gereja., 4(2), 81-96.

Wirawan, A. (2021). Pendidikan Kristen
Dalam Keluarga Sebagai Pendekatan
Pembentukan Karakter Anak. In Harati:
Jurnal Pendidikan Kristen (Vol. 1, Issue
I, pp- 18-33).
https://doi.org/10.54170/harati.v1i1.29

Wiwoho, A. B. (2020). Pelayanan Pastoral
Konseling bagi Pertumbuhan Iman
Gereja. Jurnal Teologi Sunergeo, 1(1),
9-19.

206



