
EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership   e-ISSN:2722-5658 
https://stak-pesat.ac.id/e-journal/index.php/edulead p-ISSN: 2722-645X 

                        Vol. 6 No.2 (Desember 2025) hlm: 194-206 
__________________________________________________________________________ 
 

194 
 

Article History 
Submitted: 
1 November 2025 
Accepted: 
6 Januari 2026 
Published: 
Desember 2025 
 
DOI: 
https://10.47530/edulead.v6i
2.295  
Copyright: @2025, Kristin 
Danayun Lumbantobing, 
Riris Johanna Siagian 
Keywords: 
Contemporary Theology; 
Character Formation 
Discipleship; Church 
Leadership; Digital 
Globalization  
Kata-kata kunci:  
Teologi Kontemporer; 
Pembentukan Karakter; 
Pemuridan; Kepemimpinan 
Gereja; Globalisasi Digital 

Scan this QR Read Online 

 

License: 

This work is licensed under 
a Creative Commons 

Attribution-ShareAlike 4.0 
International License. 

 
 

 

Tantangan dan Peluang Gereja Dalam Pembentukan Karakter di Era 
Modern 

 
Kristin Danayun Lumbantobing¹, Riris Johanna Siagian2 

Sekolah Tinggi Teologi HKBP 
 Email: krstintobing853@gmail.com1, ririsjohannasiagian@stt-hkbp.ac.id2   

 
Abstract: This study analyzes the implementation of contemporary 
theology in the formation of Christian character within the context of 
the modern era, marked by rapid social change, digitalization, and 
globalization. Employing a qualitative approach with a descriptive-
analytical method, this research is based on an extensive literature 
review of contemporary theological writings, church documents, and 
scholarly works related to Christian character formation, discipleship, 
and church leadership. The study examines how contemporary theology 
functions as a contextual framework that bridges enduring biblical 
doctrines with present-day cultural, technological, and ethical 
challenges. The findings indicate that contemporary theology plays a 
crucial role in shaping Christian character by encouraging 
contextualized worship practices, integrative faith education, and 
holistic discipleship models that emphasize spiritual, moral, social, and 
intellectual dimensions. Furthermore, effective character formation is 
closely linked to discipleship approaches grounded in relational 
community, mentoring, and spiritual disciplines, as well as leadership 
models characterized by servant leadership, collaboration, and ethical 
integrity. In response to digitalization and globalization, the church is 
also called to develop strategies that integrate digital literacy, ethical 
discernment, and social engagement as essential components of faith 
formation. This study concludes that the formation of Christian 
character in the modern era requires a balanced integration of 
contemporary theological reflection, contextual discipleship, adaptive 
church leadership, and responsible engagement with digital culture. 
Such an integrative approach enables the church to remain faithful to 
biblical foundations while responding constructively to the complexities 
of modern life, ensuring that Christian faith is lived authentically as a 
transformative way of life rather than merely a doctrinal system. 
Abstrak: Penelitian ini menganalisis implementasi teologi 
kontemporer dalam pembentukan karakter Kristen di era modern yang 
ditandai oleh perubahan sosial, digitalisasi, dan globalisasi yang pesat. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
deskriptif-analitis melalui studi kepustakaan terhadap literatur teologi 
kontemporer, dokumen gereja, serta kajian ilmiah yang membahas 
pembentukan karakter Kristen, pemuridan, dan kepemimpinan gereja. 
Kajian ini menempatkan teologi kontemporer sebagai kerangka reflektif 
yang menjembatani ajaran Alkitab yang bersifat normatif dengan 
tantangan budaya, teknologi, dan etika masa kini. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa teologi kontemporer berperan penting dalam 
pembentukan karakter Kristen melalui praktik ibadah yang 
dikontekstualisasikan, pendidikan iman yang integratif, serta model  
 

https://stak-pesat.ac.id/e-journal/index.php/edulead
https://10.47530/edulead.v6i2.295
https://10.47530/edulead.v6i2.295
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:krstintobing853@gmail.com1
mailto:ririsjohannasiagian@stt-hkbp.ac.id2


EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025 

195 
 

pemuridan holistik yang mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan intelektual. Pembentukan 
karakter yang efektif juga sangat bergantung pada model pemuridan berbasis relasi, mentoring, dan 
disiplin rohani, serta kepemimpinan gereja yang meneladani kepemimpinan Kristus yang melayani, 
kolaboratif, dan berintegritas. Dalam menghadapi tantangan globalisasi dan media digital, gereja 
perlu mengembangkan strategi pembinaan yang mengintegrasikan literasi digital, ketajaman etis, dan 
pelayanan sosial sebagai bagian dari proses formasi iman. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
pembentukan karakter Kristen di era modern menuntut integrasi yang seimbang antara refleksi 
teologi kontemporer, pemuridan yang kontekstual, kepemimpinan gereja yang relevan, serta 
keterlibatan kritis terhadap budaya digital. Pendekatan ini memungkinkan gereja tetap berakar pada 
iman Alkitabiah sekaligus relevan dan transformatif dalam kehidupan umat di tengah dinamika 
zaman.  
 
 

PENDAHULUAN  
Di tengah perubahan sosial, budaya, 

dan teknologi yang berlangsung sangat cepat 
di era modern ini, gereja dihadapkan pada 
kebutuhan untuk menyesuaikan 
pendekatannya agar relevan dengan konteks 
zaman. Teologi kontemporer muncul sebagai 
respons terhadap dinamika tersebut sebuah 
usaha untuk merespons kondisi kekinian 
tanpa melepaskan inti dogma Kristiani yang 
telah diwariskan (Gea et al., 2023). Teologi 
ini tidak hanya mengkaji doktrin klasik, 
tetapi juga refleksi terhadap isu-isu 
kontemporer seperti digitalisasi, pluralitas 
budaya, krisis moral, dan nilai-nilai yang 
dipertanyakan kembali dalam masyarakat 
modern. Keberadaannya menjadi jembatan 
antara iman Kristen yang bersifat abadi dan 
tantangan zaman yang terus berubah. Gereja 
sebagai institusi iman tidak bisa berdiri statis, 
melainkan harus bersikap sensitif terhadap 
perkembangan zaman agar pengajaran iman 
dan karakter tetap relevan dan berpengaruh. 
Tanpa pendekatan yang kontekstual, ada 
risiko bahwa karakter Kristen yang diajarkan 
hanya menjadi teori tanpa aplikatif dalam 
kehidupan sehari-hari (Samongilailai, 2024). 

Pembentukan karakter Kristen 
merupakan aspek krusial, terutama bagi 
generasi muda yang merupakan masa depan 
gereja. Karakter yang dibentuk berdasarkan 
ajaran Kristus diharapkan mencerminkan 

kasih, kejujuran, integritas, kerendahan hati, 
dan nilai moral yang ditegakkan dalam 
Kerajaan Allah.  

Namun, generasi muda saat ini hidup 
di tengah arus informasi yang sangat deras 
dan seringkali pesan-moral dari media sosial, 
budaya populer, bahkan gaya hidup 
konsumerisme bertentangan dengan ajaran 
Kristen (Wijaya & Yahyo, 2025). Tekanan 
sosial dari teman sebaya, kebutuhan untuk 
diterima, serta godaan untuk menyesuaikan 
diri dengan norma sekuler menjadi faktor 
yang mempengaruhi pembentukan karakter. 
Maka dari itu, gereja perlu merancang 
strategi pembinaan yang bukan hanya 
teoritis, tetapi bisa menjangkau kehidupan 
nyata remaja baik dalam pergaulan sosial, 
pendidikan, kehidupan digital, maupun 
tantangan etika yang muncul. Penelitian oleh 
Samongilailai, (2024) menunjukkan bahwa 
ajaran teologi bukan hanya pondasi spiritual, 
tetapi juga modal etis yang memungkinkan 
remaja untuk bertahan dalam keputusan 
moral di masa modern.  

Era digital dan globalisasi membawa 
perubahan besar dalam cara hidup umat 
Kristen: cara mereka berinteraksi, belajar, 
menjalani pekerjaan, serta cara menerima 
dan menyebarkan informasi. Media sosial 
dan internet menjadi kekuatan yang sangat 
mempengaruhi pola pikir, nilai, dan prioritas 
hidup. Tidak jarang informasi yang 
bertentangan dengan ajaran Kristen mudah 



              Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja ….. 

 

196 
 

masuk tanpa filter kritis, sehingga gereja 
dihadapkan pada tantangan bagaimana 
melakukan pendidikan iman dan karakter 
yang mampu menginspeksi sumber-nilai 
tersebut (Ama et al., 2025).  

Gereja harus mampu menjadi agen 
pembeda yang membantu umat membangun 
diskriminasi moral dan intelektual: memilih 
mana yang sesuai dengan Kristus, mana yang 
tidak. Tanpa demikian, karakter iman bisa 
berubah menjadi permisif terhadap norma 
yang merusak atau kehilangan 
autentisitasnya. Pendidikan karakter harus 
memperhitungkan aspek teknologi dan 
budaya digital sebagai arena pembentukan 
karakter, bukan hanya sebagai ancaman 
(Telaumbanua, 2018). Refleksi teologi 
kontemporer harus memasukkan analisis 
terhadap media, pergaulan digital, dan 
dampak kehidupan modern terhadap 
keseharian iman umat. 

Pendidikan karakter di gereja harus 
bersifat holistik: bukan hanya aspek spiritual, 
melainkan juga moral, sosial, dan intelektual. 
Hal ini berarti gereja tidak hanya 
memberikan pengajaran doktrin, ibadah, 
khotbah, tetapi juga membina kehidupan 
praktis yang menggambarkan nilai-Kristus: 
keadilan, kasih, kebenaran, kerja keras, 
pelayanan, dan tanggung jawab sosial. Aspek 
sosial termasuk bagaimana umat memandang 
sesama, lingkungan, dan masyarakat; aspek 
intelektual melibatkan kemampuan berpikir 
kritis, memahami Alkitab kontekstual, dan 
menghadapi argumentasi zaman. Holistik 
juga mencakup partisipasi semua pihak: 
pemimpin gereja, pendidik iman, orang tua, 
dan komunitas gereja. Proses ini memerlukan 
metode pemuridan yang mendalam, 
komunitas iman yang mendukung, dan 
integrasi antara pengalaman iman pribadi 
dengan praktek sosial. Hasil penelitian Gea et 
al., (2023) menyediakan gambaran 
bagaimana komunitas gereja dapat membina 

remaja dengan pendekatan spiritual dan 
sosial yang saling melengkapi.  

Salah satu pendekatan kunci yang 
diusulkan adalah pemuridan berbasis teologi 
kontemporer, yaitu pembinaan iman yang 
tidak hanya mengajarkan pengetahuan iman, 
tetapi mentransformasikan hidup agar 
karakter yang dibentuk benar-benar 
merefleksikan Kristus dalam perilaku sehari-
hari. Pemuridan ini melibatkan pengalaman 
spiritual, disiplin rohani, pengembangan 
kebiasaan rohani, namun juga pengajaran 
etika, tanggung jawab sosial, dan 
pemahaman bagaimana ajaran Alkitab 
diterapkan dalam konteks modern. Gereja 
perlu mengadakan program yang 
menyediakan ruang bagi dialog, refleksi, dan 
aksi nyata, misalnya pelayanan sosial, media 
Kristen, kelompok kecil, mentoring, serta 
pelatihan kepemimpinan kristiani. Dalam 
konteks Indonesia, model pendidikan agama 
Kristiani kontekstual yang berbasis naratif 
menunjukkan bahwa ketika pengajaran iman 
dihadirkan dalam cerita riil dan pengalaman 
umat, karakter lebih mudah dipahami dan 
diterapkan (Manuputty et al., 2024).  

Selain itu, gereja juga menghadapi 
tantangan dalam kepemimpinan yang relevan 
dengan zaman. Pemimpin gereja dituntut 
tidak hanya sebagai pengkhotbah atau 
pengajar, tetapi sebagai teladan karakter 
Kristen: hidupnya mencerminkan keadilan, 
integritas, kasih, visi pelayanan, dan 
kemampuan adaptasi kepada konteks 
kontemporer. Pemimpin harus peka terhadap 
isu-sosial seperti kemiskinan, ketidakadilan, 
perubahan budaya, serta mampu 
menggunakan teknologi dan media dengan 
bijak dalam membimbing jemaat.  

Model kepemimpinan yang 
diinspirasi oleh Yesus yang melayani, 
merendahkan diri, mengutamakan kasih dan 
pengorbanan harus dihidupkan dalam 
struktur gereja masa kini. Jika pemimpin 



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025 

197 
 

gagal hidup sebagai teladan, pembentukan 
karakter jemaat akan kehilangan arah. 
Karena itu, penelitian (Sitanggang & 
Naibaho, 2023) misalnya memberikan 
gambaran bagaimana pemikiran teologi 
historis bisa menjadi acuan karakter dan etos 
kerja guru Kristen kontemporer.  

Refleksi teologis kontemporer juga 
harus melibatkan isu-etika, sosial, politik, 
budaya dan ekologis. Tidak hanya 
menanggapi masalah internal gereja, tetapi 
juga merespons tantangan di luar gereja. 
Seperti dampak krisis lingkungan, isu 
keadilan sosial, persimpangan antara agama 
dan politik, serta perubahan budaya yang 
berupa pluralitas dan relativisme. Gereja 
harus memiliki posisi dan strategi teologis 
yang jelas dalam menghadapi isu-isu tersebut 
agar pembentukan karakter Kristen tidak 
menjadi lemah di hadapan tekanan budaya 
maupun arus nilai sekuler. Penelitian 
(Pattinama, 2017) memperlihatkan bahwa 
gereja-gereja mulai mengambil tema-tema 
seperti pelayanan digital dan pelestarian 
lingkungan sebagai bagian dari teologi 
kontemporer praktis 

Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis implementasi teologi 
kontemporer dalam pembentukan karakter 
Kristen di gereja, mengidentifikasi model 
pemuridan dan kepemimpinan gereja yang 
relevan di era modern, serta mengevaluasi 
strategi gereja dalam menghadapi tantangan 
media digital dan globalisasi terhadap 
pembentukan karakter umat. Fokus penelitian 
ini mencakup penerapan prinsip-prinsip 
teologi kontemporer dalam kegiatan ibadah, 
pengajaran, dan pembinaan rohani; 
pengembangan model pemuridan serta 
kepemimpinan yang kontekstual dan 
berlandaskan karakter Kristus; serta upaya 
gereja dalam mengintegrasikan pendidikan 
iman dan pelayanan sosial secara holistik 
agar umat tetap berakar pada nilai-nilai 

Kristiani di tengah dinamika sosial, budaya, 
dan teknologi modern.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan metode 
deskriptif-analitis untuk mengkaji secara 
mendalam implementasi teologi kontemporer 
dalam pembentukan karakter Kristen di era 
modern. Pendekatan ini dipilih karena 
relevan untuk memahami fenomena iman dan 
praktik gerejawi dalam konteks sosial-
budaya yang kompleks. Data diperoleh 
melalui studi kepustakaan (library research) 
dengan menelaah berbagai literatur teologi 
kontemporer, dokumen gereja, karya ilmiah, 
serta sumber-sumber teologis yang 
membahas konsep karakter Kristen dan 
konteks modernitas. Analisis dilakukan 
secara kritis terhadap pandangan teolog-
teolog kontemporer dan doktrin gereja 
mengenai pembentukan karakter iman yang 
relevan dengan tantangan digital, moral, dan 
sosial masa kini. Selanjutnya, penelitian ini 
juga menggunakan pendekatan kontekstual 
dan teologis praktis untuk menafsirkan 
bagaimana gereja dapat menerapkan prinsip 
teologi kontemporer dalam kehidupan nyata 
umat. Analisis diarahkan pada model 
pemuridan, gaya kepemimpinan rohani, serta 
strategi pelayanan dan pendidikan iman yang 
terintegrasi secara holistik. Hasil penelitian 
diharapkan mampu memberikan pemahaman 
konseptual dan aplikatif bagi gereja dalam 
merumuskan program pembentukan karakter 
yang kuat secara spiritual, relevan dengan 
perkembangan zaman, dan tetap 
berlandaskan nilai-nilai Kristiani.  

 
 
 



              Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja ….. 

 

198 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Implementasi Teologi Kontemporer dalam 
Pembentukan Karakter Kristen di Gereja 

Teologi kontemporer muncul sebagai 
upaya reflektif yang merespons pergumulan 
iman terhadap perubahan budaya, ilmu 
pengetahuan, dan pengalaman historis umat. 
Dalam konteks gereja, teologi kontemporer 
bukan sekadar diskursus intelektual ia 
berfungsi sebagai lensa yang menafsirkan 
teks suci dan tradisi agar relevan dengan 
tantangan kehidupan modern: sekularisasi, 
pluralisme nilai, teknologi, dan masalah 
sosial-ekonomi. Dari sudut pembentukan 
karakter Kristen, teologi kontemporer 
menuntut agar doktrin-doktrin klasik 
ditempatkan dalam dialog dengan 
pengalaman konkret jemaat sehingga iman 
menjadi berwujud (praxis) bukan hanya 
dokumen teoretis (Eunike, 2024). Pembaruan 
ini sejalan dengan panggilan Alkitab agar 
orang percaya tidak menjadi serupa dengan 
dunia, tetapi berubahlah oleh pembaharuan 
budi (Roma 12:2), yang menegaskan bahwa 
transformasi karakter membutuhkan 
interpretasi iman yang hidup dan kontekstual. 
Untuk memahami bagaimana teori ini 
diimplementasikan praktis, kajian-kajian 
praktik teologi dan contextual theology 
menawarkan kerangka metodologis yang 
sistematis.  

Implementasi teologi kontemporer di 
gereja umumnya bergerak pada dua poros: 
kontekstualisasi (memasukkan situasi lokal 
ke dalam teologi) dan teologi praktis 
(menerjemahkan refleksi teologis ke dalam 
praktik pastoral). Kontekstualisasi menuntut 
analisis kultur baik ritus, bahasa, maupun 
masalah sosial sebagai bahan baku teologi 
sehingga khotbah, liturgi, dan pembinaan 
rohani berbicara bahasa hidup jemaat. 
Sementara teologi praktis menekankan siklus 
refleksi: pengalaman ke refleksi teologis ke 
tindakan pastoral ke evaluasi.  

Model ini membantu gereja 
membentuk karakter yang etis, empatik, dan 
responsif: bukan hanya tahu dogma, tetapi 
terlatih berperilaku seperti Kristus (Yohanes 
13:34–35). Literatur practical theology dan 
studi contextual theology menyediakan 
banyak contoh strategi pembelajaran liturgis 
dan pastoral untuk merawat pertumbuhan 
karakter ini (Febri et al., 2024). 

Ibadah merupakan arena utama 
penerapan teologi kontemporer dalam 
pembentukan karakter. Praktik ibadah yang 
dikontekstualisasikan misalnya penggunaan 
bahasa sehari-hari, musik lokal, simbol-
simbol budaya yang sehat, dan bentuk 
partisipasi jemaat menciptakan pembiasaan 
rohani yang membentuk moral dan identitas 
kristiani. Ketika liturgi mengekspresikan 
nilai kasih, keadilan, dan pengampunan 
secara jelas, jemaat tidak hanya “mendengar” 
tetapi dilatih berperilaku etis dalam 
kehidupan sehari-hari (Situmeang et al., 
2024). Model-model ibadah daring dan 
blended worship yang muncul pasca-
pandemi juga menunjukkan bagaimana 
gereja dapat menjaga kontinuitas 
pembentukan karakter meski media berubah; 
tetapi perlu evaluasi teologis agar bentuk 
baru tidak mengikis substansi iman. 
Penelitian tentang ibadah dan pendidikan 
iman menyarankan agar perubahan ritual 
selalu diuji oleh pengajaran Alkitab dan 
praktik pastoral.  

Pengajaran teologis yang berorientasi 
kontemporer menuntut kurikulum rohani 
yang integratif: memadukan studi Kitab Suci, 
etika terapan, dan analisis kontekstual 
terhadap isu-isu kontemporer (mis. etika 
digital, keadilan sosial). Homili yang efektif 
mengubah informasi menjadi formasi 
karakter ketika pengkhotbah mengaitkan 
ajaran Alkitab dengan dilema moral nyata 
jemaat dan menawarkan langkah praktis 
untuk menghidupi nilai-nilai Kristen. 



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025 

199 
 

Pendidikan kaum muda perlu menempatkan 
dialog kritis antara iman dan sains-
kebudayaan agar generasi baru tidak melihat 
iman sebagai hal yang kuno atau 
kontraproduktif. Pendekatan pedagogis yang 
berpusat pada praktik (praxis) lebih mungkin 
menumbuhkan karakter konsisten ketimbang 
pengajaran dogmatis semata (Telaumbanua, 
2018).   

Pembinaan rohani (discipleship) yang 
dipengaruhi teologi kontemporer 
menekankan rutinitas spiritual yang adaptif 
misalnya kelompok sel, mentoring lintas 
generasi, dan layanan komunitas sebagai 
wahana latihan karakter. Pendekatan pastoral 
modern melihat jemaat sebagai subjek yang 
aktif: pembinaan bukan hanya transfer 
pengetahuan, melainkan pembentukan 
kebiasaan rohani (spiritual disciplines) yang 
konkret: doa, pengakuan, pelayanan, dan 
keterlibatan social (Wijaya & Yahyo, 2025). 
Dalam konteks Indonesia, studi pastoral lokal 
menyoroti perlunya strategi yang peka 
terhadap tekanan sosial-ekonomi agar 
pembinaan tidak sekadar normatif tapi juga 
membebaskan dan memberdayakan. Karakter 
Kristen yang dihasilkan melalui pembinaan 
semacam ini cenderung tahan uji dan relevan 
secara sosial.  

Meskipun bermanfaat, implementasi 
teologi kontemporer membawa risiko: 
relativisme teologis apabila kontekstualisasi 
meniadakan standar alkitabiah yang esensial; 
kehilangan bobot doktrinal bila penyesuaian 
budaya mengutamakan relevansi estetis atas 
kebenaran; dan ketegangan antara generasi 
tua dan muda terkait prioritas praktik gereja. 
Studi tentang bahaya dan keberhasilan 
kontekstualisasi menegaskan perlunya 
keseimbangan: kebaruan bentuk harus diuji 
oleh kriteria teologis, historis, dan pastoral 
agar pembentukan karakter tetap berakar 
pada Kristus yang tidak berubah (Ibrani 
13:8). Oleh karena itu gereja membutuhkan 

mekanisme evaluasi teologisme. dewan 
pengajaran, forum refleksi agar adaptasi 
budaya memperkaya, bukan merusak, 
pembentukan karakter.  

Keberhasilan implementasi teologi 
kontemporer dalam pembentukan karakter 
dapat diukur lewat indikator yang kongkrit: 
meningkatnya tindakan kasih dan keadilan di 
antara jemaat, keterlibatan dalam pelayanan 
sosial, dan tanda-tanda kedewasaan rohani 
seperti ketekunan doa, pertobatan nyata, dan 
pengendalian diri. Selain itu, kualitas relasi 
antar jemaat rekonsiliasi, solidaritas, dan 
komitmen jangka panjang menjadi bukti 
bahwa teologi yang diterapkan memang 
membentuk karakter. Pengukuran kuantitatif 
dan kualitatif (survei, studi kasus, dan 
observasi liturgi) direkomendasikan untuk 
menilai dampak; hasil-hasil empiris ini 
penting agar strategi pastoral dapat 
disesuaikan secara ilmiah dan bertanggung 
jawab. Untuk memaksimalkan peran teologi 
kontemporer dalam pembentukan karakter, 
gereja disarankan membangun sinergi antara 
pengajaran teologis, praktik ibadah, dan 
pelayanan social (Wirawan, 2021): (1) 
mengintegrasikan topik-topik kontemporer 
ke dalam silabus pengajaran gereja; (2) 
mendesain liturgi yang menguatkan 
kebiasaan rohani; (3) menjadikan pelayanan 
sosial sebagai arena penglatihan etika 
Kristen; dan (4) menyediakan pelatihan bagi 
pemimpin agar memiliki kompetensi teologis 
dan sensitivitas kontekstual. Di samping itu, 
gereja harus memelihara keterbukaan 
terhadap penelitian teologi praktis untuk 
terus mengevaluasi dan memperbaiki praktik 
pembentukan karakter. Pendekatan seperti ini 
menjembatani warisan iman klasik dengan 
realitas kehidupan modern sehingga iman 
tidak kehilangan akar dan sekaligus relevan 
secara kontekstual. 



              Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja ….. 

 

200 
 

Model Pemuridan dan Kepemimpinan 
Gereja yang Relevan di Era Modern 

Di era modern yang ditandai oleh 
percepatan teknologi, mobilitas tinggi, 
pluralitas budaya, dan tekanan sosial 
ekonomi, gereja dituntut untuk memiliki 
model pemuridan dan kepemimpinan yang 
tidak hanya menjadi warisan masa lalu, tetapi 
juga responsif terhadap realitas zaman. 
Model pemuridan yang relevan bukan 
sekadar metode pengajaran, melainkan 
sebuah proses pembentukan karakter, 
regenerasi kepemimpinan, serta pembinaan 
komunitas iman yang dinamis. Dalam 
Alkitab, Yesus memberikan panggilan yang 
jelas bagi gereja untuk melaksanakan 
pemuridan: “Pergilah, jadikanlah semua 
bangsa murid-Ku…” (Matius 28:19). Lebih 
jauh, Yesus menegaskan bahwa tanda 
seorang murid sejati adalah kasih di antara 
sesama (Yohanes 13:35). Oleh sebab itu, 
kepemimpinan gereja pada hakikatnya harus 
mencerminkan karakter Kristus sebagai 
pelayan dan gembala yang memimpin 
dengan kasih, keteladanan, dan kebenaran. 
Tanpa model yang tepat, pemuridan akan 
berhenti pada level pengetahuan dan ritual 
formal, sementara transformasi hidup yang 
menjadi inti Injil tidak tercapai (Ndruru et al., 
2024). Maka dari itu, penelitian mengenai 
model pemuridan dan kepemimpinan yang 
relevan menjadi krusial dalam menghadapi 
tantangan zaman ini. 

Salah satu bentuk pemuridan yang 
relevan di era modern adalah pemuridan 
berbasis komunitas kecil atau small groups 
yang bersifat relasional dan partisipatif. 
Dalam konteks ini, jemaat tidak hanya 
menjadi pendengar pasif di gereja, tetapi 
turut aktif dalam pertumbuhan iman melalui 
kebersamaan dan keterbukaan. Seperti yang 
tertulis dalam Ibrani 10:24–25, umat percaya 
diajak untuk saling memperhatikan dan 
mendorong dalam kasih serta tidak 

menjauhkan diri dari pertemuan-pertemuan 
bersama. Model kelompok kecil memberikan 
ruang bagi anggota untuk berbagi 
pengalaman hidup, memperdalam 
pemahaman Alkitab, dan memperoleh 
bimbingan rohani secara lebih personal. 
Selain itu, format ini dapat disesuaikan 
dengan perkembangan teknologi, seperti 
pertemuan daring yang mempermudah 
interaksi lintas jarak (Hanvey, 2005). Di 
Indonesia, pendekatan ini sangat efektif bila 
disinergikan dengan nilai-nilai kekeluargaan 
dan kebersamaan yang kuat dalam budaya 
lokal, menjadikannya wadah pembinaan 
iman yang relevan bagi berbagai generasi. 

Pemuridan yang efektif tidak hanya 
membentuk individu, tetapi juga 
menghasilkan murid yang siap memuridkan 
orang lain. Model Training for Trainers 
(T4T) menjadi contoh nyata pendekatan 
pemuridan yang bersifat multiplikatif. Prinsip 
dasar model ini sejalan dengan amanat Yesus 
dalam Matius 28:20, yaitu mengajarkan 
murid untuk melakukan dan mengajarkan 
kembali segala sesuatu yang telah 
diperintahkan-Nya. Melalui T4T, gereja 
membangun budaya penggandaan rohani di 
mana setiap orang percaya berperan aktif 
sebagai agen transformasi. Model ini 
menekankan kemandirian dan tanggung 
jawab spiritual, bukan ketergantungan pada 
satu pemimpin atau struktur organisasi 
(Weyel et al., 2021). Dalam konteks modern, 
T4T mampu menjawab kebutuhan gereja 
yang ingin bertumbuh secara organik dan 
cepat tanpa kehilangan kedalaman iman, 
karena setiap murid dilatih untuk menjadi 
pemimpin yang melayani, bukan hanya 
pengikut pasif. 

Kepemimpinan yang mendukung 
model pemuridan tersebut perlu berakar pada 
teladan Kristus sebagai pelayan dan gembala. 
Konsep servant leadership dan shepherding 
leadership menggambarkan kepemimpinan 



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025 

201 
 

yang mengutamakan pelayanan dan 
kepedulian terhadap umat. Yesus sendiri 
menegaskan, “Anak Manusia datang bukan 
untuk dilayani, melainkan untuk melayani 
dan untuk memberikan nyawa-Nya menjadi 
tebusan bagi banyak orang” (Markus 10:45). 
Demikian pula Rasul Petrus mengingatkan 
para pemimpin gereja untuk 
menggembalakan jemaat Allah dengan 
kerelaan dan bukan karena paksaan (1 Petrus 
5:2).  

Dalam konteks modern, 
kepemimpinan seperti ini menuntut kepekaan 
sosial, kemampuan berempati, dan 
keterampilan komunikasi lintas generasi. 
Seorang pemimpin Kristen yang sejati bukan 
hanya pandai berbicara atau mengatur, 
melainkan hadir sebagai teladan yang hidup 
dalam kasih dan kebenaran (Gea et al., 
2023). 
Selain kepemimpinan pelayan, gereja masa 
kini juga membutuhkan model 
kepemimpinan kolaboratif yang berbasis tim. 
Dengan meningkatnya kompleksitas 
pelayanan gereja—baik dalam bidang 
teknologi, sosial, maupun administrasi 
kepemimpinan tunggal tidak lagi efektif.  

Pola kepemimpinan yang kolaboratif 
memungkinkan setiap anggota tim 
berkontribusi sesuai karunia dan 
kapasitasnya, sebagaimana dijelaskan Paulus 
dalam 1 Korintus 12:12–27 tentang tubuh 
Kristus yang memiliki banyak anggota tetapi 
satu tujuan. Model ini tidak hanya 
mendorong efisiensi kerja, tetapi juga 
memperkuat rasa memiliki di antara jemaat 
(Samongilailai, 2024). Gereja yang 
menerapkan kepemimpinan kolaboratif akan 
lebih adaptif terhadap perubahan dan mampu 
mengakomodasi ide-ide kreatif dari generasi 
muda, perempuan, dan profesional yang 
sebelumnya kurang terlibat dalam struktur 
pelayanan tradisional. 

Regenerasi kepemimpinan menjadi 
aspek penting lain yang perlu diperhatikan 
agar gereja tetap hidup dan relevan di tengah 
perkembangan zaman. Banyak gereja 
menghadapi tantangan dalam hal transisi 
antar generasi, baik karena perbedaan 
pandangan maupun kurangnya kaderisasi. 
Dalam Injil Markus 3:13–15, Yesus 
memberikan teladan bagaimana Ia 
memanggil murid-murid, melatih mereka 
secara intensif, lalu mengutus mereka untuk 
melayani. Proses ini menjadi dasar bagi pola 
mentoring yang efektif dalam gereja modern. 
Pemimpin masa kini perlu menyiapkan 
generasi penerus dengan memberikan 
pelatihan yang tidak hanya bersifat teologis, 
tetapi juga praktis dan kontekstual, termasuk 
dalam penggunaan media digital, manajemen 
gereja, dan etika pelayanan. Regenerasi yang 
berhasil akan melahirkan pemimpin yang 
tidak hanya kompeten, tetapi juga memiliki 
karakter Kristus yang kuat (Wijaya & Yahyo, 
2025).  

Namun, penerapan berbagai model 
pemuridan dan kepemimpinan modern tidak 
lepas dari tantangan. Gereja seringkali 
menghadapi resistensi dari kalangan yang 
masih berpegang pada tradisi lama, 
kesenjangan antar generasi, serta pengaruh 
budaya digital yang kadang menurunkan 
kedalaman rohani. Misalnya, kegiatan 
pemuridan daring dapat memperluas 
jangkauan pelayanan, tetapi juga berisiko 
mengurangi kualitas relasi personal (Ama et 
al., 2025). Dalam Filipi 2:3–4, Paulus 
mengingatkan agar setiap orang percaya 
tidak hanya memikirkan kepentingan sendiri, 
tetapi juga kepentingan orang lain. Prinsip ini 
penting untuk memastikan bahwa 
modernisasi metode tidak mengorbankan 
nilai-nilai dasar kekristenan seperti kasih, 
kejujuran, dan kesetiaan. Gereja harus 
mampu menilai setiap inovasi berdasarkan 



              Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja ….. 

 

202 
 

firman Tuhan agar tetap relevan tanpa 
kehilangan jati diri rohaninya. 

Dengan mempertimbangkan berbagai 
aspek tersebut, model pemuridan dan 
kepemimpinan yang ideal bagi gereja masa 
kini adalah model yang sinergis, berakar 
pada Alkitab, dan berkelanjutan. Gereja perlu 
mengintegrasikan pendekatan kelompok 
kecil dengan mentoring pribadi, menerapkan 
prinsip multiplikasi melalui pemuridan yang 
berorientasi pengutusan, serta membangun 
kepemimpinan yang kolaboratif dan 
berkarakter pelayan. Selain itu, penting bagi 
gereja untuk membangun sistem regenerasi 
yang berkesinambungan dengan 
memperhatikan perkembangan sosial dan 
teknologi (Telaumbanua, 2018). Semua ini 
harus dijalankan dalam kerangka kasih 
Kristus, sebagaimana ditegaskan dalam 
Yohanes 15:16, “Bukan kamu yang memilih 
Aku, tetapi Aku yang memilih kamu dan 
menetapkan kamu, supaya kamu pergi dan 
menghasilkan buah.” Melalui sinergi 
tersebut, gereja dapat melahirkan pemimpin 
dan murid Kristus yang tangguh, relevan, 
serta mampu menjawab tantangan zaman 
dengan hikmat dan integritas iman.  

 
Strategi Gereja dalam Menghadapi 
Tantangan Media Digital dan Globalisasi 
terhadap Pembentukan Karakter Umat 

Dalam era globalisasi dan dominasi 
kultur digital dewasa ini, gereja tidak lagi 
dapat beroperasi seolah-olah realitas 
komunikasi dan budaya sosial tidak 
mengalami perubahan signifikan. Globalisasi 
telah mempercepat pertukaran nilai, gaya 
hidup, serta narasi moral yang kerap kali 
bertentangan dengan etika Kristiani. 
Sementara itu, media digital memperluas 
jangkauan informasi dan mempercepat 
penyebaran wacana yang tidak selalu terfilter 
dengan baik. Dampaknya terhadap 
pembentukan karakter umat sangat nyata. 

Norma sosial yang dilegitimasi melalui 
platform digital kerap menormalisasi sikap 
konsumtif, sekularisme, relativisme moral, 
bahkan disinformasi yang dapat melemahkan 
daya kritis jemaat (Gea et al., 2023). Oleh 
karena itu, strategi gereja perlu dievaluasi 
tidak hanya dari sisi kehadiran komunikatif 
di ruang digital, tetapi juga dari 
efektivitasnya dalam proses formasi iman. 
Gereja dituntut untuk mempertahankan akar 
teologis sambil membekali umat dengan 
literasi digital, ketahanan moral, dan etika 
sosial. Sebagaimana tertulis dalam Matius 
5:13–16, umat percaya dipanggil menjadi 
“garam dan terang dunia”, artinya kehadiran 
gereja di ruang publik, termasuk ruang 
digital, seharusnya membawa dampak etis 
dan moral, bukan hanya eksistensi simbolik. 

Dalam konteks pembinaan iman, 
aspek pendidikan menjadi kunci utama yang 
harus mendapat perhatian serius. Gereja 
perlu mengintegrasikan literasi media dan 
digital sebagai bagian integral dari proses 
pembentukan karakter rohani. Literasi digital 
bukan hanya menyangkut keterampilan 
teknis dalam menggunakan teknologi, tetapi 
juga mencakup kemampuan menilai validitas 
sumber informasi, memahami algoritma yang 
membentuk ruang gema (echo-chamber), 
serta menerapkan etika dalam berinteraksi di 
dunia maya. Tanpa bekal literasi ini, 
terutama generasi muda akan mudah terjebak 
dalam penyebaran hoaks, krisis moral, dan 
gaya hidup konsumtif yang bertentangan 
dengan nilai-nilai Kristiani seperti 
kesederhanaan, kejujuran, dan tanggung 
jawab sosial (Simamora, 2021). Gereja dapat 
memperkaya proses pembinaan dengan 
mengadakan pelatihan atau lokakarya yang 
mengajarkan etika digital, privasi daring, 
serta cara menggunakan media sosial untuk 
menjadi kesaksian iman yang hidup. 
Pendekatan seperti ini sejalan dengan prinsip 
pendidikan iman yang bersifat preventif dan 



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025 

203 
 

formasional, yang tidak hanya menanamkan 
doktrin, tetapi juga menumbuhkan 
kebijaksanaan dalam menggunakan teknologi 
secara bertanggung jawab. 

Selain dalam ranah pendidikan, aspek 
liturgi dan praktik rohani juga menjadi 
bagian penting dari evaluasi strategi gereja di 
era digital. Transformasi digital telah 
membuat banyak kegiatan ibadah berpindah 
ke platform daring seperti siaran langsung 
kebaktian, podcast khotbah, dan kelompok 
kecil virtual. Meski memberikan kemudahan 
akses, perubahan ini berpotensi melahirkan 
tantangan baru berupa kedangkalan spiritual, 
konsumsi rohani yang pasif, serta hilangnya 
kedekatan relasional yang sebelumnya 
dibangun melalui persekutuan fisik. Gereja 
perlu memastikan bahwa penggunaan 
teknologi tidak mengurangi kedalaman relasi 
iman dan spiritualitas jemaat (Manuputty et 
al., 2024). Format ibadah digital dapat 
dirancang secara interaktif agar mendorong 
partisipasi aktif umat, misalnya melalui sesi 
diskusi daring atau refleksi kelompok kecil. 
Namun demikian, kegiatan offline seperti 
retret, doa bersama, dan pelayanan langsung 
tetap perlu dipertahankan sebagai sarana 
pembentukan karakter yang nyata. Seperti 
ditegaskan dalam Yohanes 13:35, identitas 
murid Kristus dibuktikan bukan melalui 
konsumsi konten rohani semata, tetapi 
melalui kasih yang diwujudkan dalam 
tindakan sehari-hari. 

Dalam lingkup organisasi, digitalisasi 
turut mempengaruhi otoritas dan tata kelola 
informasi gereja. Otoritas tradisional yang 
dahulu bersifat hirarkis kini menjadi lebih 
terbuka, karena setiap jemaat dapat 
mengakses beragam sumber pengajaran 
rohani dari luar gereja lokal. Kondisi ini 
menimbulkan tantangan terhadap validitas 
dan keabsahan pengajaran yang beredar di 
dunia maya. Gereja perlu memiliki kebijakan 
yang jelas mengenai produksi dan 

penyebaran konten digital agar pesan yang 
dibagikan tetap sejalan dengan ajaran iman 
yang benar. Standar editorial, pelatihan bagi 
komunikator rohani, dan mekanisme 
verifikasi teologis perlu dibangun agar tidak 
terjadi penyimpangan doktrinal. Selain itu, 
gereja juga harus memiliki pedoman etis 
untuk mengelola interaksi digital, seperti 
moderasi komentar, perlindungan data 
pribadi jemaat, dan pendekatan pastoral 
terhadap isu-isu sensitif yang muncul di 
ruang public (Sriyanto & Sihite, 2020). 
Upaya ini penting untuk menjaga kredibilitas 
dan integritas kesaksian gereja di mata 
masyarakat luas. 

Aspek pelayanan sosial menjadi 
dimensi lain yang tidak dapat diabaikan 
dalam pembentukan karakter umat di tengah 
arus globalisasi. Globalisasi menimbulkan 
berbagai tantangan sosial seperti 
ketimpangan ekonomi, migrasi tenaga kerja, 
serta krisis lingkungan yang menuntut 
respons nyata dari gereja. Pelayanan sosial 
yang dilakukan gereja seharusnya tidak 
bersifat seremonial atau sekadar filantropi, 
tetapi menjadi arena pembelajaran etis bagi 
jemaat. Dengan mengintegrasikan pelayanan 
kemanusiaan, pendidikan, dan advokasi 
sosial ke dalam pembinaan iman, gereja 
membantu umat memahami implikasi 
teologis dari tindakan sosial mereka 
(Wiwoho, 2020). Dalam Yakobus 2:14–17 
ditegaskan bahwa iman tanpa perbuatan 
adalah mati; maka pembentukan karakter 
Kristen sejati harus diwujudkan dalam 
empati, solidaritas, dan keadilan sosial. 
Ketika pelayanan sosial dipadukan dengan 
refleksi iman, maka karakter Kristen tidak 
hanya terbentuk melalui kata-kata, tetapi 
melalui pengalaman konkret dalam melayani 
sesama. 

Dalam mengevaluasi efektivitas 
strategi pembentukan karakter umat, gereja 
perlu mengembangkan indikator yang 



              Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja ….. 

 

204 
 

terukur dan ilmiah. Evaluasi sebaiknya 
mencakup data kuantitatif maupun kualitatif 
agar hasilnya komprehensif. Indikator 
kuantitatif dapat berupa frekuensi 
keterlibatan jemaat dalam kegiatan rohani, 
tingkat literasi media setelah mengikuti 
pelatihan, dan jumlah partisipasi dalam 
kegiatan sosial. Sementara itu, aspek 
kualitatif dapat diukur melalui kesaksian 
perubahan hidup, peningkatan kedewasaan 
rohani, atau kemampuan jemaat 
mengimplementasikan nilai-nilai iman dalam 
konteks pekerjaan dan kehidupan sosial. 
Pendekatan penelitian campuran (mixed 
methods) seperti survei dan diskusi 
kelompok terarah akan memberikan 
pemahaman yang lebih mendalam tentang 
sejauh mana strategi gereja berhasil 
membentuk karakter jemaat. Evaluasi ini 
perlu dilakukan secara berkala agar program 
gereja tetap relevan dan mampu beradaptasi 
terhadap perubahan zaman. 

Di sisi lain, tantangan etis dan risiko 
yang muncul dari pemanfaatan teknologi 
digital juga harus mendapat perhatian serius. 
Komersialisasi pelayanan rohani, pencarian 
popularitas digital, serta tekanan untuk selalu 
aktif secara daring dapat merusak esensi 
pelayanan itu sendiri. Gereja perlu berhati-
hati agar tidak terjebak dalam budaya 
viralitas yang mengedepankan citra di atas 
kedalaman iman. Prinsip etika digital harus 
ditegakkan agar setiap bentuk komunikasi 
rohani tetap didorong oleh motivasi murni 
untuk memuliakan Tuhan, bukan mencari 
pengakuan publik. Selain itu, kesejahteraan 
rohani dan mental para pemimpin gereja juga 
perlu dijaga agar tidak mengalami kelelahan 
digital akibat eksposur yang berlebihan. 
Prinsip Filipi 2:3–4 yang menekankan sikap 
rendah hati dan memperhatikan kepentingan 
orang lain, serta Galatia 5:22–23 yang 
berbicara tentang buah Roh, dapat dijadikan 

landasan etis dalam mengelola dinamika 
pelayanan di era digital (Dawa, 2020). 

Berdasarkan keseluruhan evaluasi 
tersebut, strategi holistik gereja dalam 
menghadapi tantangan media digital dan 
globalisasi harus diarahkan pada 
pembentukan karakter yang seimbang antara 
iman, akal, dan tindakan. Gereja perlu 
mengintegrasikan pendidikan literasi digital, 
memperkaya ibadah dengan pendekatan 
interaktif, serta memastikan pelayanan sosial 
berakar pada refleksi teologis yang kuat. 
Selain itu, penting bagi gereja untuk 
memiliki sistem evaluasi berkelanjutan yang 
menilai dampak program pembinaan 
terhadap kehidupan nyata jemaat. Dengan 
langkah-langkah ini, gereja dapat 
memanfaatkan peluang globalisasi dan 
teknologi tanpa kehilangan identitas Kristiani 
yang sejati. Sebagaimana ditegaskan dalam 
Roma 12:2, umat percaya dipanggil untuk 
“tidak menjadi serupa dengan dunia ini, 
tetapi berubahlah oleh pembaharuan 
budimu”, agar mampu membedakan 
kehendak Allah dan menghadirkan nilai-nilai 
Kristus di tengah dunia digital yang terus 
berubah. 

 
KESIMPULAN  

Implementasi teologi kontemporer, 
model pemuridan dan kepemimpinan gereja 
yang relevan, serta strategi gereja 
menghadapi tantangan media digital dan 
globalisasi merupakan tiga pilar utama dalam 
pembentukan karakter Kristen di era modern. 
Teologi kontemporer membantu gereja 
menafsirkan iman secara kontekstual tanpa 
kehilangan dasar Alkitabiah; pemuridan dan 
kepemimpinan modern memperkuat dimensi 
komunitas dan regenerasi iman; sementara 
strategi digital dan globalisasi menegaskan 
pentingnya literasi media, tanggung jawab 
sosial, dan ketahanan moral umat di tengah 
perubahan dunia. Ketiganya saling 
berhubungan membentuk kerangka spiritual 
yang utuh di mana iman bukan hanya 
pengetahuan, melainkan gaya hidup yang 



EDULEAD: Journal of Christian Education and Leadership, Vol.6 No.2 Desember 2025 

205 
 

diwujudkan dalam kasih, pelayanan, dan 
kesetiaan kepada Kristus. Pembentukan 
karakter Kristen yang sejati tidak berhenti 
pada ritual gereja, melainkan berlanjut dalam 
praksis sosial yang mencerminkan buah Roh 
(Galatia 5:22–23) di tengah masyarakat 
global yang dinamis. 

Gereja diharapkan terus memperkuat 
peran reflektif dan adaptifnya dalam 
menghadapi perkembangan zaman tanpa 
kehilangan akar iman. Pertama, gereja perlu 
memperluas kolaborasi antara teolog, 
pendidik, dan praktisi digital untuk 
menciptakan strategi pembinaan iman yang 
relevan dan interaktif. Kedua, pemimpin 
gereja harus menjadi teladan dalam 
penggunaan media digital secara etis serta 
mengembangkan pola kepemimpinan 
pelayan (servant leadership) yang mendorong 
partisipasi jemaat lintas generasi. Ketiga, 
program pembinaan iman perlu 
diintegrasikan dengan literasi digital dan 
pelayanan sosial agar pembentukan karakter 
umat berlangsung secara holistik. Akhirnya, 
gereja hendaknya membangun budaya 
evaluasi teologis dan penelitian praktis secara 
berkelanjutan untuk memastikan bahwa 
setiap inovasi dan strategi tetap selaras 
dengan ajaran Kristus dan membawa 
transformasi nyata bagi kehidupan umat dan 
masyarakat luas.  
 
REFERENSI 
 
Ama, F. T., Arifianto, Y. A., & Lumingas, G. 

G. (2025). Peran Pendidikan Kristen 
Dalam Membangun Spiritualitas dan 
Kedewasaan Anak Muda Di Era 
Disrupsi. Jurnal Pendidikan Agama 
Kristen, 7(2). 

Dawa, M. D. L. (2020). Menyoal Sikap 
Gereja Terhadap Politik. SOLA 
GRATIA: Jurnal Teologi Biblika Dan 

Praktika, 3(2), 54–78. 
https://doi.org/10.47596/solagratia.v3i2.
40 

Eunike, E. (2024). Pengaruh Pendidikan 
Kristen Terhadap Karakter Remaja Di 
Era Digital. Jurnal Teologi Dan 
Pendidikan Kristen, 3(2), 205–213. 
https://doi.org/10.56854/pak.v3i2.475 

Febri, H., Ndraha, A., Marampa, E., & Gani, 
S. (2024). Peran Gembala Dalam 
Membentuk Karakter Spiritualitas 
Remaja Kristen. Jurnal Budi Pekerti 
Agama Kristen Dan Katolik, 2(3), 17–
34. 
https://doi.org/10.61132/jbpakk.v2i3.56
4 

Gea, E., Waruwu, A. T. M., Novalina, M., & 
Rohy, A. R. W. (2023). Peran Gereja 
Dalam Membentuk Karakter Remaja 
Kristen Di Era Kontemporer. Sabda: 
Jurnal Teologi Kristen, 4(2), 33–47. 

Hanvey, F. J. (2005). On the Way to Life: 
Catholic Education and Modern Culture. 
The Heythrop Institute for Religion, 
Ethics and Public Life. 

Manuputty, C. Z. D., Hendrikus Dorebia, & 
Talizaro Tafonao. (2024). Mentorship 
Gereja dalam Membentuk Karakter 
Remaja yang Religius di Era 
Digitalisasi. Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 
1(1), 74–86. 
https://doi.org/10.62282/juilmu.v1i1.74-
86 

Ndruru, Y., Laia, G. G. S., & Tapilaha, S. R. 
(2024). Pembentukan Karakter Kristen: 
Implikasi Teologi Terhadap Praktik 
Pengajaran PAK. Tri Tunggal: Jurnal 
Pendidikan Kristen Dan Katolik, 2(2), 
134–147. 
https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i2.
268 

Pattinama, Y. A. (2017). Bimbingan Pastoral 
Kepada Kaum Muda Sebagai Upaya 
Peneguhan Iman Berdasarkan Ibrani 



              Kristin, Riris: Tantangan dan Peluang Gereja ….. 

 

206 
 

10:35. SCRIPTA: Jurnal Teologi Dan 
Pelayanan Kontekstual, 2(1), 12–22. 
https://doi.org/10.47154/scripta.v3i1.32 

Samongilailai, H. N. (2024). Peran ajaran 
Teologi dalam Membangun karakter 
remaja kristen di Era Kontemporer. Tri 
Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen 
Dan Katolik, 2(4), 355–363. 
https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i4.
731 

Simamora, N. N. (2021). Hakikat dan Tujuan 
Sekolah Kristen. TE DEUM (Jurnal 
Teologi Dan Pengembangan 
Pelayanan), 4(1), 1–23. 
https://doi.org/10.51828/td.v4i1.74 

Sitanggang, A. A., & Naibaho, D. (2023). 
Membangun Karakter Kristen: Peran 
Kompetensi Profesional Guru 
Pendidikan Agama Kristen. Jurnal 
Pendidikan Non Formal, 1(2), 1–12. 
https://doi.org/10.47134/jpn.v1i2.192 

Situmeang, K. G., Simatupang, B., Hulu, H., 
& Situmeang, D. M. (2024). Pengaruh 
Pemahaman Etika terhadap Karakter 
Pemuda Kristen di Era Modern. Tri 
Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen 
Dan Katolik, 2(3), 57–60. 
https://doi.org/10.61132/tritunggal.v2i2.
377 

Sriyanto, B., & Sihite, T. S. H. (2020). Peran 
Gereja dalam Pembinaan Kerohanian 
Remaja di Gereja Pantekosta di 
Indonesia Kota Palangka Raya. 
KHARISMATA: Jurnal Teologi 
Pantekosta, 2(2), 101–112. 
https://doi.org/10.47167/kharis.v2i2.32 

Telaumbanua, A. (2018). Peranan Guru 
Pendidikan Agama Kristen Dalam 
Membentuk Karakter Siswa. Jurnal 
Fidei, 1(2), 219–231. 
https://doi.org/10.34081/fidei.v1i2.9 

Weyel, B., Grab, W., Lartey, E., & Wepener, 
C. (2021). International Handbook of 
Practical Theology. Berlin: Deutsche 

Nationalbibliothek. 
Wijaya, S. A., & Yahyo. (2025). 

Pembentukan Karakter Rohani Dalam 
Etika Profesional Kristen Di Gereja 
Pentakosta Di Indonesia (Gpdi) El Uzay 
Pluit. ARYA SATYA: Jurnal Pendidikan 
Dan Pembelajaran Vol. 4, No. 2, 
Agustus 2025 Gereja., 4(2), 81–96. 

Wirawan, A. (2021). Pendidikan Kristen 
Dalam Keluarga Sebagai Pendekatan 
Pembentukan Karakter Anak. In Harati: 
Jurnal Pendidikan Kristen (Vol. 1, Issue 
1, pp. 18–33). 
https://doi.org/10.54170/harati.v1i1.29 

Wiwoho, A. B. (2020). Pelayanan Pastoral 
Konseling bagi Pertumbuhan Iman 
Gereja. Jurnal Teologi Sunergeo, 1(1), 
9–19. 

 
  
 
 
 
 
 
 
  
 

 


